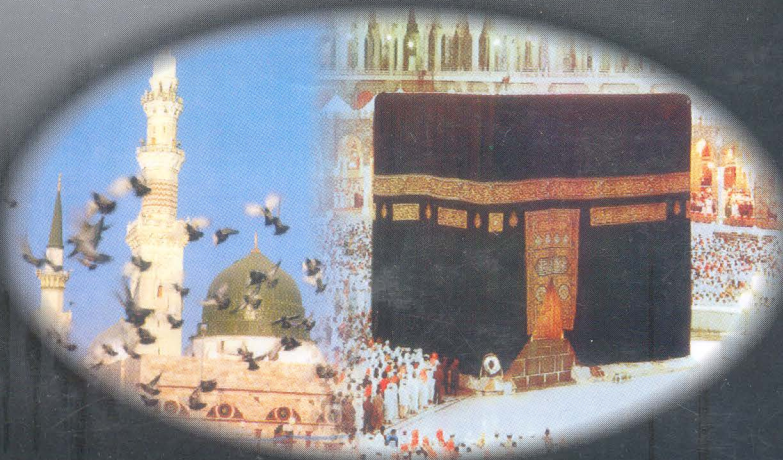


# معرجان کا شہر آفاق سفر



# معراج کا شہرہ آفاق سفر

## اعجازی مشاہدات اور عظیم مذہبی انقلاب

مولانا دوست محمد شاہد مؤثرخ احمدیت

Publisher:

M. M. TAHIR & ASHAR CHONDARY  
1470 - BLOOR STE 201, MISSISSAUGA ONT  
LUX IRG, CANADA

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## قرآنی سائنس

جس طرح تمام آسمانی کتابوں کا مغز قرآن شریف ہے اسی طرح زندہ خدا کی اس زندہ کتاب کا لطیف ترین خلاصہ سورۃ فاتحہ ہے جس کی آیت "الحمد لله رب العالمین" میں قرآنی سائنس کے وسیع سمندر کو صرف چار لفظوں سے منکس کیا گیا ہے جو فی ذاتہ بھاری مجزہ ہے۔ اور اسکی حقیقی معرفت سورہ آل عمران آیت ۹۲ کے اس عظیم الشان نکتہ سے ہوتی ہے کہ وہ لوگ جو قیام و قعود ہی میں نہیں، پہلوؤں کے مل بھی آسمانوں اور زمین کی پیدائش میں غور و فکر کرتے رہتے ہیں، بے ساختہ کہہ اٹھتے ہیں کہ اے ہمارے رب ٹونے یہ کائنات بے مقصد پیدا نہیں فرمائی۔ تو پاک ہے میں اپنی ناراضگی کی آگ کے عذاب سے بچا لے۔ یہ ہے قرآنی سائنس جس کو پیش نظر کر کر قرآنی سائنسدان تمام جہانوں کی ریسرچ کرتا اور اللہ تعالیٰ کی ربویت کے بے شمار جلوے دیکھ کر سرتاپا حمد بن جاتا ہے۔

## رب العالمین کی بصیرت افروز تفسیر

حضرت مسیح موعودؑ فرماتے ہیں:-

"زبان عرب میں رب کا لفظ سات معنوں پر مشتمل ہے اور وہ یہ ہیں۔ مالک۔ سید۔ مدبر۔ مربی۔ قیم۔ منم۔ متم۔ چنانچہ ان سات معنوں میں سے تمیں معنی خدا تعالیٰ کی ذاتی عظمت پر دلالت کرتے ہیں مجملہ ان کے مالک ہے اور مالک لفظ عرب میں اسکو کہتے ہیں جس کا اپنے مملوک پر قبضہ تامہ ہو اور جس طرح چاہے اپنے تصرف میں لا سکتا ہو اور بلا اشتراک غیر اس پر حق رکھتا ہو اور یہ لفظ حقیقی طور پر یعنی بخلاف اُس کے معنوں کے بجز خدا تعالیٰ کے کسی دوسرے پر اطلاق نہیں پاسکتا کیونکہ قبضہ تامہ اور تصرف تام اور حقوق تام بجز خدا تعالیٰ کے اور کسی کے لئے مسلم نہیں، ("من الرحمن" صفحہ ۷۔ ۸۔ حاشیہ)

حضرت اقدس نے اپنی کتب اور مخطوطات میں واضح فرمایا ہے کہ عالم کے معنے یہ ہیں جس سے مدبر بالا رادہ اور کامل و یگانہ صانع پر اس شان سے دلالت کرے اور اس کا علم اور خبردے کے کائنات کے صانع پر ایمان لانے کے لئے طالب حق کو مجبور کر دے اور اسے مومن بندوں تک پہنچا دے۔ حضور نے ”اجاز اسح“ میں اس حقیقت سے پرداہ اٹھایا ہے کہ عالمین سے مراد تخلوق کو پیدا کرنے والے خدا کے سوا ہرستی ہے، خواہ وہ عالم ارواح سے ہو یا عالم اجسام سے اور خواہ وہ زمینی تخلوق میں سے ہو یا چاند اور ان کے علاوہ دیگر اجرام کی مانند کوئی چیز ہو، یہ سب جناب باری تعالیٰ کی ربوبیت کے تحت داخل ہیں۔ حضور انور ”کشتی نوح“ صفحہ ۲۸ حاشیہ میں تحریر فرماتے ہیں:-

”رب العالمین کیسا جامع کلمہ ہے۔ اگر ثابت ہو کہ اجرام فلکی میں

آبادیاں ہیں تو بھی وہ آبادیاں اس کلمہ کے نیچے آئیں گی“

جیسا کہ لفظ سے ثابت ہے رب کے متنی مالک کے بھی ہیں۔ حضور نے اس نقطہ نگاہ سے ”رب العالمین“ کے مقام کو جن الفاظ سے واضح فرمایا ہے ان سے عہد قدیم و حاضر کے دہریہ اور طبع قلاسخروں اور مادہ اور روح کو خدا تعالیٰ کی طرح ازلی ابدی مانے والوں کے نظریات کو پاش پاش کر دیا ہے چنانچہ ارشاد فرماتے ہیں۔

”اس کا کوئی ایسا کار پر داڑ نہیں جس کو اس نے زمین آسمان کی حکومت سونپ

دی ہو اور آپ الگ ہو۔ بیٹھا ہو اور آپ کچھ نہ کرتا ہو“ (اسلامی اصول کی فلسفی)

### عجائب عالمین کی تین اقسام

حضرت مسیح موعود ارشاد فرماتے ہیں۔

”درحقیقت خداۓ تعالیٰ نے اپنے عجیب عالم کو تین حصہ پر منقسم کر رکھا ہے۔

۱۔ عالم غاہر جو آنکھوں اور کافوں اور دیگر حواس ظاہری کے ذریعہ اور

آلات خارجی کے توسل سے محسوس ہو سکتا ہے۔

۲۔ عالم باطن جو عقل اور قیاس کے ذریعہ سمجھا آ سکتا ہے۔

۳۔ عالم باطن در باطن جو ایسا نازک اور لائید رک و فوق الخیالات عالم ہے جو

تھوڑے ہیں جو اس سے خبر رکھتے ہیں وہ عالم غیب محسن ہے جس تک پہنچنے کے لئے عقولوں کی طاقت نہیں دی گئی مگر ظن محسن اور اس عالم پر کشف اور وحی اور الہام کے ذریعہ سے اطلاع ملتی ہے اور نہ کسی اور ذریعہ سے اور جیسی عادت اللہ بدیکی طور پر ثابت اور تحقیق ہے کہ اس نے ان دو پہلے عالموں کے دریافت کرنے لئے جن کا اوپر ذکر ہو چکا ہے انسان کو طرح طرح کے حواس اور قوتوں عنایت کی ہیں۔ اس فیاض مطلق نے انسان کے لئے ایک ذریعہ رکھا ہے اور وہ ذریعہ وحی اور الہام اور کشف ہے جو کسی زمانہ میں بکلی بند اور موقوف نہیں رہ سکتا..... ایسا خیال برا ناپاک خیال ہے جو یہ سمجھا جائے جو خدا نے تعالیٰ نے انسان کے دل میں تینوں عالموں کے اسرار معلوم کرنے کا شوق ڈال کر پھر تیرے عالم کے وسائل وصول سے بکلی اسکو محروم رکھا ہے۔

(”سرمه جشم آریہ“ حاشیہ صفحہ ۱۲۸-۱۲۹)

### سائنس اور مذہب کا دائرہ

اس وضاحت سے یہ حقیقت کھل کر سامنے آ جاتی ہے کہ حقیقی مذہب اور سائنس میں ہرگز کوئی تصادم نہیں بلکہ حضرت مسیح موعودؑ نے پاہنگ بلند یہ نظریہ پیش فرمایا کہ مذہب خدا کا قول ہے اور سائنس اس کا فعل۔ نیز پیشگوئی فرمائی۔

”جس طرح صحیفہ فطرت کے بجا اب دغراست خواص کسی پہلے زمانہ تک ختم نہیں بلکہ جدید درجہ دید پیدا ہوتے جاتے ہیں۔ سبھی حال ان صحف مطہرہ کا ہے تا خدا نے تعالیٰ کے قول اور فعل میں مطابقت ثابت ہو۔“

(”ازالہ ادہام“ صفحہ ۳۰۵-۳۰۶)

نیز فرمایا۔

”اس وقت خدا تعالیٰ نے ..... مذہب کو ایک سائنس (علم) بنادیا ہے اور سبھی وجہ ہے کہ یہ زمانہ کشف حقائق کا زمانہ ہے جبکہ ہر بات کو علمی رنگ میں ظاہر

کیا جاتا ہے،" ("ملفوظات" جلد ۳ صفحہ ۲۳۵ طبع اول)

حضرت اقدس کے مندرجہ بالا اقتباس سے یہ فیصلہ کرن راہ نہای بھی ملتی ہے کہ سائنس کی تحقیقات کا دائرہ عالم ظاہر و باطن تک محدود ہے جس کا تعلق حواس ظاہری، آلات خارجی اور عقل و قیاس سے ہے لیکن عالم باطن در باطن تک اس کی رسائی نہ پہلے ممکن تھی نہاب ہو سکتی ہے۔ اس کا واحد ذریعہ وحی، الہام اور کشف ہیں جو زندہ خدا کے زندہ مذہب پر ایمان لانے سے نصیب ہوتے ہیں اور یہ بدیہی امر ہے کہ ان تینوں نعمتوں کا تعلق برہ راست روح سے ہے جس کی تجلیات کا مرکز قلب ہے۔

## عالم باطن در باطن کے حیرت انگیز اثرات

"سرمه چشم آریہ" میں حضرت سعیج موعود علیہ السلام نے اپنے ذاتی مشاہدات کی بناء پر روح کی بیش زبردست قوتوں کی نشان دہی فرمائی ہے اور لکھا ہے کہ اب تک قریباً پانچ ہزار نادر مکاشفات و عجائبات مجھ پر جناب الہی سے ظاہر ہو چکے ہیں۔ اس چمن میں یہ اکشاف کیا ہے کہ۔

"دنیا میں صاحب کشف پر ایسے ایسے اسرار ظاہر ہوتے ہیں کہ ان کی کنہ کو بخوبی میں بکلی عقل عاجز رہ جاتی ہے۔ بعض اوقات صاحب کشف صد ہا کوسوں کے فاصلہ سے باوجود حائل ہونے بے شمار بجا بول کے، ایک چیز کو صاف صاف دیکھ لیتا ہے..... بعض اوقات صاحب کشف اپنے عالم کشف میں جو بیداری سے نہایت مشابہ ہے ارواح گزشتہ سے ملاقات کرتا ہے..... اور سب سے تعجب کا یہ مقام ہے کہ بعض اوقات صاحب کشف اپنی توجہ اور قوت تاثیر سے ایک دوسرے شخص پر باوجود صد ہا کوبوں کے فاصلہ کے باذنہ تعالیٰ عالم بیداری میں ظاہر ہو جاتا ہے حالانکہ اس کا وجود غیری اپنے مقام سے جبنش نہیں کرتا..... اسی طرح صد ہا عجائبات کو عارف باللہ چشم خود دیکھتا ہے۔"

("سرمه چشم آریہ" حاشیہ صفحہ ۱۲۹-۱۳۰)

اکابر صوفیاء کے نزد یک کشف کی دو قسم ہیں۔ کشف صغیری جس میں سالک قلبی توجہ سے

زمین و آسمان، ملائکہ، ارواح قبور، عرش و کرسی اور لوح محفوظ الغرض دونوں جہاں کا حال مشاہدہ کرتا ہے۔ کشف کبری میں سالک کونور بصیرت سے ذات حق سمجھانے کی زیارت ہوتی ہے۔

(”اصطلاحات صوفیہ“ صفحہ ۱۲۱-۱۲۲ از ”حضرت شاہ محمد عبد الصمد فریدی چشتی“ تاشرکہ بکس پیرون موری دروازہ سرگردہ لاہور)

اس عالم ثالث کو پہلے دونوں جہانوں کے مقابل عدیم المثال برتری حاصل ہے۔ چنانچہ حضور تحریر فرماتے ہیں:-

”عجائب اس عالم ثالث کے بے انتہاء ہیں اور اس کے مقابل دوسرے عالم ایسے ہیں جیسے آفتاب کے مقابل پر ایک دانہ خشماں“

(ایضاً حاشیہ صفحہ ۱۲۹)

اس میں کوئی شبہ نہیں کہ دنیا بھر کے سائنسدان عالم ظاہر اور عالم باطن کے رموز و اسرار کی دریافت اور ماڈل کائنات کی تفسیر میں صدیوں سے دیوانہ وار مصروف ہیں اور انہیں اس مقصد میں ایک حد تک کامیابی بھی ہوتی ہے لیکن اس کی حیثیت کیا ہے حضرت مجع موعودؑ کے قلم مبارک سے سنئے۔ فرمایا۔

”یاد رکھو انسان کی ہر گز طاقت نہیں ہے کہ تمام دقیق درستی خدا کے کاموں کو دریافت کر سکے..... انسان کا وہ علم نہایت ہی محدود ہے جیسا کہ سمندر کے ایک قطرہ میں سے کروڑ م حصہ قطرہ“۔

”جس حالت میں انسان کا علم خدا کی قدر توں کی نسبت اسقدر بھی نہیں جیسا کہ ایک سوئی کی نوک کی تری ایک بھرا عظم کے پانی سے نسبت رکھتی ہے“

(”چشمہ معرفت“ صفحہ ۲۶۸ طبع اول معذ حاشیہ)

## اقليم مذهب و سائنس کا آفاقی تاجدار

قرآن مجید نے سلسلہ انبیاء میں صرف آنحضرت ﷺ کو نبی امی کا خطاب دیا ہے اور سورہ جمعہ میں اہل عرب کو تمیین کہا گیا ہے کیونکہ وہ بعثت نبوی کے وقت علم سے نا آشنا اور محض جاہل تھے مگر آنحضرت ﷺ کو غارہ را کی پہلی وحی میں ہی یہ بشارت دی گئی کہ سب سے کریم خدا کی تجلی آپ

کے وجود سے ظاہر ہوگی قرآن قلم سے محفوظ ہوگا اور اس کے علوم کی قلموں کے ذریعہ اشاعت ہوگی اور انسان کامل کو وہ کچھ سکھلایا جائے گا جس کا پہلے نام و نشان نہ تھا۔ حضرت مصلح موعود نے تاریخ عالم کے اس میں الاقوای تغیر عظیم کا ذکر نہیں کیا ہے فرماتے ہیں:-

”یورپ کے پاس کوئی ایک چیز بھی نہ تھی۔ اس نے جو کچھ سیکھا، پہلیں کے مسلمانوں سے سیکھا اور پہلیں نے جو کچھ سیکھا اور شام والوں نے جو کچھ سیکھا، قرآن سے سیکھا پس دنیا کے تمام علوم قرآن سے ہی ظاہر ہوئے ہیں اور اب قیامت تک جس قدر قلمیں چلیں گی قرآن کریم کی خدمت اور اس کے بیان کردہ علوم کی توقع کے لئے ہی چلیں گی“ (”تفیر کبیر“ جلد ۹ صفحہ ۲۷۲)

نیز فرمایا:-

”درخت کا پھیلا دخواہ کشید رہ جائے تج کی اہمیت سے انکار نہیں کیا جا سکتا اسی طرح علوم خواہ کس قدر ترقی کر جائیں سہرا مسلمانوں کے سر بری رہے گا۔ اور مسلمانوں کا سر قرآن کریم کے آگے جھکا رہے گا کیونکہ یہی وہ کتاب ہے جس نے اعلان کیا کہ علم بالقلم اب دنیا کو قلم کے ذریعہ علوم سکھانے کا وقت آگیا ہے“ (اینا)

اگرچہ اخباروں اور انسیوین صدی میں مسلم دنیا سائنس اور علوم جدیدہ کو شجرہ منوع سمجھنے کے باعث ظلت کردار کا نثارہ پیش کر رہی تھی مگر سیدنا حضرت مسیح موعود نے اپنے مصر کر آراء شریخوں کے ثابت کر دکھایا کہ قرآن مجید ہر قسم کے علوم کا بخوبی پیدا کنوار ہے۔ دیگر مسلمانوں کے ذہنی زمانہ کے برخکس قرآن مجید سے عہد حاضرہ کے علوم اور ایجادات کا ثبوت دے کر حقانیت رسول عربی پر کویا دن چڑھادیا۔ آپ کے بعد خلفاء احمدیت نے قرآن سے موجودہ علوم کے بارہ میں ایسے ایسے اکتشافات فرمائے ہیں کہ مغرب کے دانشوروں کی آنکھیں بھی چکا چوند ہو گئیں اور ڈاکٹر موسیٰ بوکاتی (فرانسیسی دانشور) کی کتاب ”دی پائل، دی قرآن اینڈ سائنس“ میں قرآنی حقائق کے بارے میں جو کچھ کہا گیا ہے، وہ کتاب کی اشاعت سے متوں قبل جماعت احمدیہ پوری

قوت و شوکت سے پیش کرتی آرہی ہے جس پر جماعتی لٹریچر گواہ ہے۔ مثال کے طور پر یہ ذکر کرنا دلچسپی سے خالی نہ ہوگا کہ دسمبر ۱۹۵۷ء میں سیدنا مصلح موعودی "تفیر صیر"، منظر عام آئی جس کے حوالی میں مذہب اور جدید سائنس کے علوم کی نسبت قرآن کی بے شمار آیات سے حیرت انگیز رنگ میں استنباط کیا گیا ہے جس کے اندازہ کیلئے "تفیر صیر" کے اندر یہیں پرسری نظر ڈالنا ہی کافی ہے۔ (اسی نقطہ نگاہ سے حضرت خلیفۃ المسیح الراجحؑ کے ترجمہ قرآن کا مطالعہ ضروری ہے) امریکن خلانوردوں کی گاڑی پہلی بار ۲۰ جولائی ۱۹۶۹ء کو چاند پر پہنچی مگر حضور انور نے "تفیر صیر" میں چودہ سال قبل قرآن کی روشنی میں واضح فرمادیا کہ قرآن نے کائنات کی دوسری حقوق سے رابطہ کی بھی خبر دی ہے اور سورہ رحمٗ میں بتایا گیا ہے کہ راکٹ زیادہ سے زیادہ ان سیاروں تک پہنچ سکیں گے جو زمین سے کھلی آنکھ سے نظر آتے ہیں (اور وہ بھی زمین ہی کے ماحول کو اپنے ساتھ واپسہ کر کے) چنانچہ آیت و اذا رض مدت (الانشقاق: ۲۳) کی تفسیر کرتے ہوئے تحریر فرمایا:

"یعنی اس زمانہ میں یہ ثابت ہو جائے گا کہ بہت سے کمزے جو بظاہر آسمان کے ساتھ واپسہ نظر آتے ہیں وہ زمین کا حصہ ہیں جیسے چاند اور مریخ وغیرہ۔ یہ سائنس کا اکتشاف اس زمانہ میں ہوا ہے پہلے نہیں ہوا تھا بلکہ مزید بات یہ ہے کہ ان گزوں کو زمین کا حصہ سمجھ کر بعض لوگ یہ کوشش کر رہے ہیں کہ راکٹ کے ذریعہ ان تک پہنچ جائیں یا ان کو بھی رہائش کے لحاظ سے زمین کا ہی حصہ ثابت کر دیں۔ اگر یہ ہو جائے یا بعض لحاظ سے چاند اور دوسرے گزوں سے ایسے فائدے اٹھائے جائیں جس سے زمین مختین ہو تو اس کا مفہوم یہی ہو گا کہ زمین پھیل گئی ہے۔"

قرآن مجید نے قیامت تک کے لئے آنحضرت ﷺ کا ایک ایسا واقعہ ریکارڈ فرمایا ہے جو مشہور عالم سفر معراج کے بعد پیش آیا اور بتایا سائنس خواہ کتنی ترقی کر لے، قیامت تک اس میں بیان فرمودہ صداقت کو غلط ثابت نہیں کر سکے گا کیونکہ وہ پیشان کی طرح غیر متزلزل ہے۔ یہ واقعہ سورہ نبی اسرائیل آیت ۲۷ میں مذکور ہے اور وہ یہ کہ قریش مکہ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے

آسمان پر چڑھ جانے کا مطالبہ کیا جس پر خالق کائنات کا شاہی فرمان نازل ہوا۔

”قل سبحان ربی هل کنت الا بشر ا رسول“ (آیت ۹۳)

حضرت سعیج موعودؑ کے مبارک الناظم میں اس کا ترجمہ یہ ہے کہ ”کہہ دے میر ارب پاک ہے۔ میں تو ایک انسان رسول ہوں۔ انسان اس طرح اڑ کر کبھی آسمان پر نہیں جاتے۔ یہی سنت اللہ قدیم سے جاری ہے،“ (الم ۷، اجون ۱۹۰۶ء صفحہ ۲)

حال ہی میں جلالت الملک شاہ نہد بن عبد العزیز کی طرف سے سعودی حکومت نے ”قرآن کریم“ مع اردو ترجمہ و تفسیر ”شائع“ کیا ہے جس کے صفحہ ۹۲۷ میں آیت کی تفسیر میں لکھا ہے ”جہاں تک میرا تعلق ہے میں تو تمہاری طرح ایک بشر ہی ہوں۔ کیا کوئی بشر ان چیزوں پر قادر ہے؟“

بہر حال حضرت سعیج موعودؑ کی بیان فرمودہ یہ صداقت ہیشہ جگہ کاتی رہے گی۔  
جمع البحرين علم و معرفت جامع الانین ابر خادم  
ساکان رائیست غیر ازوے امام رہروال رائیست جزوے رہبرے

### عالم باطن در باطن کا غیر فانی شاہکار

اب تک ہم نے قرآن مجید کی روشنی میں عالم ظاہر و باطن یعنی سائنس کے اعتبار سے آنحضرت ﷺ کے لائے ہوئے علمی کمالات پر روشنی ڈالی ہے۔ اب قرآن مجید علی کی رہنمائی سے عالم باطن در باطن کے ایک غیر فانی شاہکار کا ذکر کرتے ہیں۔ ہمدلی مراد آنحضرت ﷺ کی عدم الظیر سیر نورانی یعنی مسراج سے ہے۔ جو وحی، الہام اور کشف کے انوار و یہ کات سے اس طرح لبریز ہے جس طرح آسمان ستاروں سے اور سمندر پانی کے قطروں سے ہے ہیں۔

### قرآن مجید اور مسراج کا نورانی سفر

کتاب اللہ کا علمی مججزہ دیکھئے کہ سورہ بنی اسرائیل کے آغاز میں مسراج کا بیان ہی ”سبحان“ کی صفت سے ہوا ہے جس میں آیت ”سبحان ربی هل کنت الا بشر ا رسول“ کی طرف

اشارہ مقصود ہے ازال بعد ”بعده“ کا لفظ ہے اور بالکل یہ لفظ اللہ جل شان، نے سورہ نجم آیت ۱۱ میں ذکر کر کے کیفیت مراج پر بایں الفاظ روشنی ڈالی ہے کہ ”فَوَحْيٌ إِلَى عَبْدِهِ مَا وُحِيَ“ یعنی ”اس نے اپنے بندے کی طرف وہ وحی کیا جو وحی کیا“ سورہ بنی اسرائیل ہی میں جناب الہی نے مراج کو ”الرویَا“ قرار دے کر سب حقیقت کھول دی۔ کیونکہ قرآن کی مشہور لغت ”مفردات امام راغب“ کے مطابق رویاء کے معنی صرف اور صرف خواب کے ہیں ”مایری فی المنام“۔ حضرت امام الحافظ ابن حجر عسقلانی (۷۷۳ھ-۸۵۲ھ) نے صحیح بخاری کی شہرہ آفاق شرح فتح الباری کتاب التفسیر (سورہ اسراء) میں زبان عربی کے چوتھی کے فاضل وادیب علامہ حریری کا یہ قول نقل کیا ہے ”انما يقال رؤيا في المنام و أما التي في اليقظة فيقال رؤية“۔ اس طرح واضح لفظوں میں انکشاف فرمایا گیا کہ سفر مراج کا محض آنحضرت ﷺ کا تلب مبارک تھا جو عالم باطن در باطن کا مسلمہ مرکز ہے اور نبیوں کی رویاء کے وحی ہونے پر پوری امت کا اجماع ہے (بخاری۔ ترمذی۔ تفسیر کبیر۔ تفسیر مارک۔ مدارج السالکین) اس شمن میں یہ واضح کر کے دن چڑھادیا کہ ”ما كذب الفواد مارا (النجم) یعنی دل نے جھوٹ بیان نہیں کیا جو اس نے دیکھا۔ قرآن کریم کا یہ بھی کمال ہے کہ اس نے ”عبدة“ کہہ کر آنحضرت ﷺ کو عبودیت کے بلند ترین منصب پر ممتاز فرمایا اور ساتھ ہی بار بار بتایا کہ جس طرح خدا زمین و آسمان کا نور ہے اسی طرح آپ کی شان عبودیت اس درجہ ارفع اور اعلیٰ ترین مقام تک پہنچ چکی ہے کہ آپ بھی سرتاپ انور بن گئے ہیں۔ چنانچہ سورہ نامہ آیت ۱۵ میں ”قَدْ جَاءَكُمْ مِّنَ النَّارِ نُورٌ“ کی منادی کی گئی ہے اور یہی نہیں اس بیجان خدائے جس نے آپ کو سیر مراج کرائی۔ آپ کو سورج سے تشبیہ دیکھ اعلان عام فرمایا ہے کہ آنحضرت کی ذات اللہ نہ صرف مجسم نور ہے بلکہ آنحضرت کی قوت قدسی آپ سے وابستہ ہر اک کونور بنا دیتی ہے۔ قرآن مجید نے شان عبودیت کی اس جلوہ گری کو ایک اور رنگ میں بھی بے نقاب کیا ہے چنانچہ خاتم الکتب نے موسوی شریعت کے آخری نبی حضرت مسیح ناصری علیہ السلام کو ”زکی“ کہا ہے، وہاں خاتم الانبیاء محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کو سورہ جمعہ میں ”مزکی“ یعنی زکی بنا دینے والے عظیم نبی کی حیثیت سے پیش فرمایا ہے اور یہ بھی

آنکہ محمدی ہی کی ضیاء پاشیوں کا ایک درخشندہ پہلو ہے۔ انحضر اللہ جل شانہ نے آپ کو سراج منیر کا لقب دے کر سراج کے خاکی اور مادی ہونے کے تخلیل کو ضرب کاری نگادی ہے اور اس کے نورانی سفر ہونے پر ابadi مہر قدمیتی ثبت کر دی ہے۔ حضرت سعیج موعود کیا خوب فرماتے ہیں ۔

آں شے عالم کہ ہاش مصطفیٰ  
سید عشاں حق ہش الحنی  
آنکہ ہر نورے طفیل نورے اوست  
آنکہ منور خدا منثور اوست

## نور محمدی کی ازلی شان

آنحضرت ﷺ کے بلند پایہ صحابی حضرت جابر بن عبد اللہؓ (ولادت ۶۰۲ھ۔ وفات ۶۹۶ھ) سے روایت ہے۔

”..... میں نے عرض کیا کہ میرے ماں باپ آپ پروفدا ہوں مجھ کو خبر دیجئے کہ سب اشیاء سے پہلے اللہ تعالیٰ نے کون سی چیز پیدا کی۔ آپ نے فرمایا اے جابر اللہ تعالیٰ نے تمام اشیاء سے پہلے تیرے نبی کا نور اپنے نور سے (نہ بایں معنی کل نور الہی اس کا مادہ تھا بلکہ اپنے نور کے فیض سے) پیدا کیا۔ پھر وہ نور قدرت الہی سے جہاں اللہ تعالیٰ کو منظور ہوا اسی رکھتا رہا اور اس وقت نہ لوح تھی نہ قلم تھا اور نہ بہشت تھی اور نہ وزن تھا اور نہ فرشتہ تھا اور نہ آسمان تھا اور نہ زمین تھی اور نہ سورج تھا اور نہ چاند تھا اور نہ جن تھا اور نہ انسان تھا۔ پھر جب اللہ تعالیٰ نے مخلوق کو پیدا کرتا چاہا تو اس نور کے چار حصے کے اور ایک حصے سے قلم پیدا کیا اور دوسرے سے لوح اور تیسرا سے عرش .....“

(مسند عبد الرزاق۔ بحوالہ ”نشر الطیب“ از مولوی اشرف علی صاحب قاضی مفتی ۲۳ شریعت کمپنی لاہور)

دوسری روایت حضرت عرباض بن ساریہؓ سے ہے کہ ”نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ پیشک میں حق تعالیٰ کے نزدیک

خاتم النبیین ہو چکا تھا اور آدم علیہ السلام ہنوز اپنے خیر ہی میں پڑے تھے (یعنی ان کا پتلا بھی تیار نہ ہوا تھا)۔“

(مسند احمد، بیہقی، حاکم، مکملہ۔ بحوالہ ”نثر الطیب“ از مولوی اشرف علی صاحب قانونی صفحہ ۸)

حضرت بانی سلسلہ احمدیہ نے اس حقیقت کو عشق رسول میں ذوبہے ہونے الفاظ اور دلآلی ویز انداز میں یوں بیان فرمایا ہے۔

”وہ اعلیٰ درجہ کا نور جو انسان کو دیا گیا یعنی انسان کامل کو، وہ طالبک میں نہیں تھا۔ بحوم میں نہیں تھا۔ قمر میں نہیں تھا۔ آفتاب میں بھی نہیں تھا۔ زمین کے سمندروں اور دریاؤں میں بھی نہیں تھا۔ وہ لعل اور یاقوت اور زمرہ اور الماس اور موتوی میں بھی نہیں تھا۔ غرض وہ کسی چیز ارضی و سماوی میں نہیں تھا۔ صرف انسان میں تھا۔ یعنی انسان کامل میں جس کا اتم اور کامل اور اعلیٰ اور ارفع فرد ہمارے سید و مولیٰ سید الاغیاء سید الاحیاء محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم ہیں۔“

(آئینہ کمالات اسلام)

آپ کا یہ عارفانہ شعر اسی بیان کا الطیف درطیف خلاصہ ہے۔  
 اوپنیل اوست نور ہرنی نام ہر مرسل بنا م او جلی  
 یعنی ہر ایک نبی کا نور آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہی کے طفیل ہے اور ہر رسول کا نام حضور ہی کی برکت سے منور ہے۔

### تین مکاتیب فکر

قرن اول سے اب تک معراج کی نسبت تین مکاتیب فکر مسلم کاراز میں مروج ہیں:-  
 ۱۔ حضرت عائشہ ام المؤمنینؓ اور حضرت حسن بصریؓ جیسے اکابر امت کا عقیدہ تھا کہ یہ عالم روحانی میں ہوا اور جیسا کہ یہ ذکر آچکا ہے حضرت ام المؤمنین تو پورے یقین اور جلال سے فرمایا کرتی تھیں کہ دورانِ معراج آنحضرتؐ کا جسد مبارک یہیں تھا۔ خادم الرسول حضرت انس بن مالکؓ کی روایت ہے کہ معراج کا آغاز دوسرے نبیوں کی مانند ایسی کیفیت

میں ہوا کہ آنحضرت کا قلب بیدار تھا مگر آنکھ سوئی ہوئی تھی (تفسیر ابن کثیر۔ آیت اسراء)

2- صحابہ اور سلف صالحین کی ایک بھاری جماعت کے نزدیک اسراء میں بیداری میں روح و جسم دونوں کے ساتھ ہوا تھا۔

3- ایک تیرے طبقے کے نزدیک واقعہ اسراء بیت المقدس تک مع جسم کے بیداری کے ساتھ ہوا لیکن آنحضرت ﷺ بیت المقدس سے آسمان تک عالم خواب میں روح کے ساتھ تشریف لے گئے تھے۔

(تاریخ انجیس "قصہ مراجع" تالیف قاضی مکدو مورخ اسلام حضرت اشیح حسین الدیار بکری متوفی ۹۹۶ھ/ ۱۵۵۰ء) مورخ اسلام حضرت حسین الدیار بکری کی "تاریخ انجیس" سے یہ بھی ثابت ہے کہ دسویں صدی ہجری تک بعض مشاہیر امت کا یہ نظریہ بھی سند قبولیت پاچ کا تھا کہ مراجع دوبار ہوا۔ ایک بار نیند میں اور دوسری مرتبہ بیداری میں اور وہ اس طرح کہ وہی سے قبل اللہ عزوجل نے جو حقیقت خواب میں مکشف فرمائی اسے آغاز وہی کے ایک سال بعد بذریعہ مراجع بیداری میں دکھلا دیا گیا۔ حضرت علامہ نے مراجع کے مقام قاب قوسین او ادنیٰ کے بارہ میں اپنا واداع مسلک یہ پیش فرمایا ہے کہ اس سے مراد منزلت اور مرتبت کا قرب ہے نہ مکان کا "فانہ تعالیٰ" منزہ عنہ، وجہ یہ کہ اللہ تعالیٰ مکان کی حد بندیوں سے بالکل منزہ ہے۔

("تاریخ انجیس" جلد 1 صفحہ 311 مطبوعہ موسس شعبان بیروت)

روایات میں بیت المقدس کے الصخرہ سے مراجع ساوی کا تذکرہ بکثرت ملتا ہے۔ علامہ حسین الدیار بکری نے اس کا ذکر بھی اپنی تاریخ میں خاص اہتمام کے ساتھ کیا ہے اور لکھا ہے کہ اسی الصخرہ سے فرشتے آسمان کی طرف چڑھتے ہیں بلکہ کہا جاتا ہے کہ اورجع مونمن کا عروج و صعود السماء بھی اسی سے ہوتا ہے۔ (صفحہ 310)

### امت کے اہل کشف بزرگ اور سفر مراجع

تصوف اسلام کی تیرہ سو سالہ تاریخ سے قطعی طور پر ثابت ہے کہ امت کے اہل کشف بزرگوں نے سفر مراجع کو نور محمدی یا روح یعنی کا سفر قرار دیا ہے خصوصاً مسلم ہیں کے نامور صوفی

حضرت ابن عربی نے اپنی تفسیر میں، حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی نے ”تفہیمات الالہیہ“ میں اور حضرت شاہ عبدالحق محدث دہلوی نے اسی نظریہ کی تائید فرمائی ہے اور جیسا کہ مجدد اسلام حضرت علامہ جلال الدین سیوطی نے بھی روایات مرارج میں لکھا ہے کہ ”لقمی ارواح الانبیاء علیہم السلام“ (درمنشور جلد ۴ صفحہ ۱۱۴) حضرت سلطان الاولیاء شیخ علی ہجویری داتا گنج نے کشف الکجوب باب الروح میں یہی تصریح فرمائی ہے کہ شب مرارج میں پہنچوں حضرت سیدنا عیسیٰ سب نبیوں کی ارواح ہی سے ملاقات ہوئی تھی۔

تمام بزرگ صوفیا کے لڑپچر میں سفر کی اصطلاح حق تعالیٰ کی طرف دل کی توجہ کا نام ہے۔ ان کے نزدیک سلوک کی راہ میں چار سفر ہیں:-

۱۔ سیر الالہ۔ (منازل نفس سے افق بین کی طرف)

۲۔ سیر فی اللہ۔ (صفات الہیہ سے متصف ہو کر افق اعلیٰ کی طرف)

۳۔ مقام قاب قوسین۔ (حضرت احادیث کی طرف عروج۔ جس کے بعد مقام اوادنی ہے جو ولایت کی انتہا ہے)

۴۔ سیر باللہ۔ (فاسے مقام بقاء تک)

امت مسلمہ کے بلند پانیہ اہل کشف اولیاء کے نزدیک سدرۃ المشتی، افق بین، بیت المقدس اور بیت الحرام بھی روحانی و کشفی اصطلاحیں ہیں۔ (تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو ”اصطلاحات الصوفیہ“ از حضرت کمال الدین الکاشی السمرقندی متوفی ۷۳۰)

بزرگ صوفیاء بہشت سے مراد وہی والہام لیتے ہیں۔ ان کی اصطلاح میں عالم مثال سے عالم اجسام میں ظہور نزول اور عالم اجسام سے حضرت احادیث جل شانہ کی طرف ترقی عروج کھلاتا ہے۔ (اصطلاحات صوفیہ از ”حضرت خواجہ شاہ محمد عبد الصمد فریدی چشتی“ صفحہ ۲۹-۷۲) حضرت ابوہل بن عبد اللہ تستری (متوفی ۲۸۳ھ) نے فرمایا کہ مرارج میں آنحضرت نے بیت المغور کا جو نظارہ دیکھا اس کا مطلب عارفوں کے دل ہیں جو خدا کی معرفت و محبت سے لبریز رہتے ہیں۔ وہی بیت التوحید ہیں جن کا حج فرشتے کرتے ہیں

پھر سورہ نجم کی آیت ماکذب کی تفسیر میں یہ ایمان افروز نکلتے ارشاد فرماتے ہیں کہ آنحضرت نے اپنے رب کا مشاہدہ اپنے دل کی آنکھ سے فرمایا اور جہاں حضرت موسیٰؑ جملی طور کی تاب نہ لاتے ہوئے غش کھا کے گئے وہاں آنحضرت ﷺ اپنی قلمی قوت اور بلند مقام اور علو درجہ کے باعث اپنی حشم بصیرت سے جلوہ ربانی دیکھنے میں کامیاب ہو گئے۔

(”تفسیر القرآن العظیم“، صفحہ ۹۵-۹۶ از حضرت تحری۔ ناشر ”الكتب العربية الكبيرى“ مصر سال اشاعت ۱۳۲۹ھ) آپ نے اپنی تفسیر میں سدرۃ المحتصی سے مراد وہ مقام لیا ہے جہاں سب علوم انتہائی پہنچتے ہیں۔

قطب دوران غوث اعظم حضرت سید عبدالقادر جیلانیؒ کا یہ شعر زبانِ زو خلاائق ہے

واجلسنى فی قاب قوسین سیدی  
علی منبر التخصیص فی حضرت المجدی  
میرے آقا نے مجھ کو قاب قوسین کے مقام پر بٹھایا، اس منبر خاص پر جو  
دربارِ مجدد میں ہے۔

لکھا ہے کہ ایک مرتبہ حضرت شیخ قلندر علی شاہ سہروردیؒ نے برس محفل فرمایا کہ میں نے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی سیر مسراج کا عالم رویا میں مشاہدہ کیا ہے۔ (”علم لدنی یا علم الہی“ از سید محمد ریاض الدین سہروردی صفحہ 103 بحوالہ ”سیرت النبی بعد از وصال النبی“ جلد چہارم صفحہ 218 مؤلفہ محمد عبد الجید صدیقی ایڈ و کیٹ اسلام آباد۔ ناشر فیروزمنز۔ 1998ء)

حضرت خواجہ نظام الدین اولیاء رحمۃ اللہ علیہ کے مخطوطات ”فواہ الفواد“ میں ہے کہ ”آپ نے ایک بار فرمایا کہ ایک بزرگ نے کہا ہے میں نہیں جانتا کہ آیا شہ مسراج میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو عرش و کرسی اور بہشت و دوزخ کے پاس لے جایا گیا یا یہ سب چیزیں وہاں پہنچا دی گئیں جہاں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم رونق افروز تھے۔ یہ بتانے کے بعد حضرت نظام الدین اولیاءؒ نے ارشاد فرمایا کہ اگر یہ عقیدہ رکھا جائے کہ یہ سب چیزیں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے

سامنے لائی گئیں تو اس سے حضور کا مرتبہ بلند تر ہو جاتا ہے۔ یہی مذہب  
حضرت سر مرحمۃ اللہ علیہ کا تھا۔“

حضرت سرمد (جو اسی عقیدہ کی بناء پر جامع مسجد دہلی کے سامنے شہید کئے گئے) پوری عمر  
پر حسین لہراتے اور پوری شان سے یہ فرماتے رہے کہ  
سرمد گوید فلک بہ احمد درشد

(”روڈ کوثر“ صفحہ 390، 391)

یعنی علامے طواہر تو یہ کہتے ہیں کہ محمد مصطفیٰ احمد مجتبی صلی اللہ علیہ وسلم آسمان پر تشریف  
لے گئے مگر سرمد کہتا ہے کہ خود آسمان حضور کی خدمت میں حاضر کئے گئے۔  
لیکن تحریک احمدیت کا تصورِ معراج اس سے بھی بہت بلند، بہت اعلیٰ اور بہت ارفح ہے۔  
چنانچہ حضرت سیدنا مصلح الموعود آبیت دنی فتدلی کے تفسیری ترجمہ میں تحریر فرماتے ہیں:-  
”اور وہ (یعنی محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بندوں کے اس اضطراب کو دیکھ کر  
اور ان پر رحم کر کے خدا سے ملے کے لئے) اس کے قریب ہوئے اور وہ (خدا)  
بھی (محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ملاقات کے شوق میں) اور پر سے نیچے  
آگیا۔“ (”تفسیر صیر“ سورۃ حجٰ: 9)

بالفاظ دیگر حضرت نظام الدین اولیاء اور حضرت سرمد مجتبی اکابر صوفیاء اور مقریان بارگاہ الہی  
کے نزدیک تو آسمان آنحضرت کے حضور حاضر ہوئے مگر تحریک احمدیت کا نقطہ نگاہ یہ ہے کہ آسمان  
اور جنت اور عرش اور قلم عین نہیں بلکہ عرش کا خدا بھی اپنے محبوب محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کی پیشوائی  
اور استقبال کے لئے نیچے اتر آیا اور تقبیل محمد پر اس نے اپنے جمال و جلال کے تخت قائم کر لئے۔  
حضرت بانی جماعت احمدیہ اسی نکتہ معرفت پر روشنی ذاتے ہوئے فرماتے ہیں۔

گرچہ منسوب مکد کس سوئے الحاد و مثلاں  
چوں دل احمد نے پنم دگر عرش عظیم  
خواہ کوئی مجھے طہرا اور گمراہ ہی کہہ دے مگر میں تو احمد صلی اللہ علیہ وسلم کے مبارک دل سے

بڑھ کر اور کوئی عرشِ عظیم نہیں دیکھتا۔

الشیخ الاکبر حضرت مسیح الدین ابن عربی رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی معرفت کراہ اور پر معارف تصنیف "فصوص الحکم" میں حضرت ابو زید بسطامی کا یہ بیان ہمیشہ کے لئے روایا رکھ کر دیا ہے کہ عارف باللہ پر ایسا مقام بھی آتا ہے کہ اگر عرش اور اس کے ماحول کی کائنات دس کروڑ بار بھی اس کے دل کے گوشہ میں سما جائے تو وہ محسوس نہیں کرے گا۔ سبحان اللہ جب شہزادہ لولاک کے ادنیٰ غلاموں کے قلوب کا یہ عالم ہے تو قلب محمدی کی غیر محدود اور مجزئ نہاد سعتوں کو خالق حقیقی کے سوا بھلا کون جان سکتا ہے؟؟

### عرفانِ مرانج کے لئے نور نبوت کی ضرورت

سر مرانج کا ذکر کر خدا نے ذوالمرش نے اپنی پاک کتاب قرآن مجید میں فرمایا ہے اور قرآن علی کافی میں ہے کہ لا یمسه الا المطہرون یعنی مطہر لوگ علی اس کا عرفان رکھتے ہیں اور حدیث نبوی میں مطہر ہے مراد صاحب الہام نفس ہیں (جامع الصیرللسیوطی) اسی طرح حضرت امام حضرت صادق "جیسی مقدس و برگزیدہ شخصیت (جن پر آیات قرآنی کا نزول حضرت خواجہ فرید الدین عطاری "ذکرۃ الاولیاء" سے بالبدایہ ثابت ہے) فرماتے ہیں:-

"کَحَابُ اللَّهِ عَلَى ارْبَعَةِ أَشْيَاءِ الْعِبَارَةِ وَالْإِشَارَةِ وَاللَّطَافَفِ

وَالْحَقَاقِنِ فَالْعِبَارَةُ لِلْعَوَامِ وَالْإِشَارَةُ لِلْخَوَاعِنِ وَاللَّطَافَفُ لِلْأَوْلَاءِ

وَالْحَقَاقِنُ لِلْأَنْبِيَاءِ"

(عرس البیان جلد 1 صفحہ 344) حضرت الشیخ الکامل ابو الحمید روز بیان ابن الہبی (تصویر اعلیٰ - العرنی 8008)

یعنی کتاب اللہ چار چیزوں پر مشتمل ہے (۱) عبارت (۲) اشارت (۳) لطائف (۴) حقائق عبارت عوام کے لئے، اشارت درگاه الہمی کے خاص مقربوں کے لئے، لطائف اولیاء کے لئے اور قرآنی حقائق نبیوں کے ساتھ مخصوص ہیں۔

حضرت مسیح الدین ابن عربی "نے اس ضمن میں یہ لطیف نکتہ بھی بیان فرمایا ہے کہ "رسول کے مقام کے بارہ میں صرف رسول کو اور نبی کے مقام کے بارے میں صرف نبی کو گفتگو کرنی

چاہئے۔ جب انیماء علیہم السلام کے مقام کا ہمیں ذوق اور آشائی ہی نہیں تو ہم اس بارے میں گنگوہی کیا کر سکتے ہیں۔“

(ترجمہ از الیوقیت والجواہر جلد 2 صفحہ 47۔ صفحہ 72 بحوالہ ”اسلام کا تصور نبوت“ صفحہ 55 از حکیم محمود احمد ظفر صاحب شائع کردہ تعمیری کتب خانہ لاہور۔ طبع دوم 1999ء)

ان تصریحات سے صرف ایک ہی نتیجہ ہوتا ہے کہ قرآنی خاتم جن میں معراج نبوی کی آیات کو غایت درجہ اہمیت حاصل ہے، نور نبوت کے بغیر نہیں کمل سکتے اور ان تک رسائی آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا وہی عاشق صادق اور بروز کامل حاصل کر سکتا ہے جو اپنی والہان عقیدت کے برآق سے تیرہ صد یوں کا فاصلہ ملے کر کے بارگاہ محمدیت تک پہنچا اور شہنشاہ نبوت کے نورانی چہرہ کو اپنی کشفی آنکھوں سے مشاہدہ کیا ہو اور سہی بانی سلسلہ احمدیہ کا دعویٰ ہے چنانچہ آپ نے اپنے ہر کیف قصیدہ میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ذکر مبارک کرتے ہوئے عرب دعیم پر اکٹشاں فرمایا ہے کہ

**واللہ ان محمدًا گردالہ**

**وبه الوصول بستادہ السلطان**

**واللہ انسی قد رأیت جماله**

**بعینون جسمی قاعداً بمکانی**

**ورأیت فی ریحان عمری وجهه**

**لِمَ النبی بی نظی لاقانی**

اللہ کی قسم محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم دربار خداوندی کے گویا وزیر اعظم ہیں اور صرف آپ ہی کے عظیل دربار سلطانی تک رسائی ممکن ہے۔ بخدا میں نے آپ کے صن و جمال کو اپنی ظاہری آنکھوں سے اپنے مکان میں بیٹھنے دیکھا ہے۔ میں نے آغاز جوانی میں ہی آپ کا چہرہ مبارک دیکھا پھر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بیداری کی حالت میں مجھے اپنی ملاقات کا شرف بخشنا۔

## حضرت بانی سلسلہ احمدیہ کا وجد آفریں تصور مراج

قبل اس کے کہ حضرت بانی سلسلہ احمدیہ سچ موعود و مہدی مسحی کے مقدس الفاظ میں تصور مراج پیش کروں، آپ عی کے قلم سے سائنس، نجہب اور کشف والہام سے متعلق ایک اہم نوٹ پیش کرنا ضروری سمجھتا ہوں کیونکہ آپ انحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے عاشق صادق اور برور ذکر کامل ہونے کی وجہ سے صاحب تحریر ہیں۔ آپ تحریر فرماتے ہیں:-

”یہ ایک فیصلہ شدہ بات ہے کہ اگر علم سائنس یعنی طبی خدا تعالیٰ کے تمام عین کاموں پر احاطہ کر لے تو پھر وہ خدا ہی نہیں۔ جس قدر انسان اس کی باریک حکتوں پر اطلاع پاتا ہے وہ انسانی علم اس قدر بھی نہیں کہ جیسے ایک سوئی کو سندر میں ڈبوایا جائے اور اس میں کچھ سندر کی پانی کی تری باقی رہ جائے اور یہ کہنا کہ اس کی تمام باریک قدر توں پر اطلاع پانے کے لئے ہمارے لئے راہ کشادہ ہے اس سے زیادہ کوئی حماقت نہیں۔ باوجود یہکہ ہزارہا قرن اس دنیا پر گذر چکے ہیں پھر بھی انسان نے صرف اس قدر خدا کی حکتوں پر اطلاع پانی ہے جیسا کہ ایک عالمگیر بارش میں ہے صرف اس قدر تری جو ایک بال کی نوک کو بمشکل ترکر سکے۔ پس اس جگہ اپنی حکمت اور دانائی کا دم مارنا جھوٹی سخنی اور حماقت ہے۔ انسان باوجود یہکہ ہزارہا برسوں سے اپنے علوم طبیعیہ اور ریاضیہ کے ذریعہ سے خدا کی قدر توں کے دریافت کرنے کے لئے جان توڑ کوششیں کر رہا ہے مگر ابھی اس قدر اس کے مطہرات میں کمی ہے کہ اس کو نامزاد اور ناکام ہی کہنا چاہئے۔ صدھا اسرار غیبیہ الیں کشف اور الیں مکالہ الیہ پر کھلتے ہیں اور ہزارہا راستباز ان کے گواہ ہیں مگر قلفی لوگ اب تک ان کے مکھر ہیں جیسا کہ قلفی لوگ تمام مدار اور اک محققہ اور تذیر اور تکلیر کا دماغ پر رکھتے ہیں مگر اہل کشف نے اپنی صحیح رویت اور روحانی تجارت کے ساتھ معلوم کیا ہے کہ انسانی عقل اور معرفت کا سرچشمہ دل ہے جیسا کہ میں بتتیں برس سے اس

بات کا مشاہدہ کر رہا ہوں کہ خدا کا الہام جو معارف رو حانیہ اور علوم غیریہ کا ذخیرہ ہے دل پر ہی نازل ہوتا ہے۔ بسا وفات ایک لمحہ آواز سے دل کا سرچشمہ علوم ہوتا کمل جاتا ہے کہ وہ آواز دل پر اس طور سے بہت پڑتی ہے کہ جیسے ایک ڈول زور کے ساتھ ایک ایسے کنوں میں پھینکا جاتا ہے جو پانی سے بھرا ہوا ہے۔ بت وہ دل کا پانی جوش مار کر ایک غنچہ کی شکل میں سربست اور کوآتا ہے اور دماغ کے قریب ہو کر پھول کی طرح کمل جاتا ہے اور اس میں سے ایک کلام پیدا ہوتا ہے وہی خدا کا کلام ہے۔ پس ان تجارتی صحیح رو حانیہ سے ثابت ہے کہ دماغ کو علوم اور معارف سے کچھ تعلق نہیں ہاں اگر دماغ صحیح واقعہ ہو اور اس میں کوئی آفت نہ ہو تو وہ ڈول کے علوم خفیہ سے مستفیض ہوتا ہے اور دماغ چونکہ نسبت اعصاب ہے اس لئے وہ ایک کل کی طرح ہے جو پانی کو کنوں سے کھینچ سکتی ہے اور دل وہ کنواں ہے جو علوم خفیہ کا سرچشمہ ہے۔ یہ وہ راز ہے جو اہل حق نے مکاشافت صحیح کے ذریعہ سے معلوم کیا ہے جس میں میں خود صاحب تجربہ ہوں۔” (”چشمہ معرفت“ صفحہ ۲۷۱ طبع اول)

اس بصیرت افروز اقتباس کی روشنی میں صاحب المراجح کے ”احقر القلمان“ کا

عارقانہ تصور مراجح طلاقہ ہو۔ فرمایا:-

۱۔ ”سیر مراجح اس جسم کثیف کے ساتھ نہیں تھا بلکہ وہ نہایت اعلیٰ درجہ کا کشف تھا جس کو درحقیقت بیداری کہنا چاہئے۔ ایسے کشف کی حالت میں انسان ایک نوری جسم کے ساتھ حسب استعداد نفس ناطق اپنے کے آسانوں کی سیر کر سکتا ہے۔ پس چونکہ آخری نظم کے ناطق کی اعلیٰ درجہ کی استعداد تھی اور انتہائی نظم کے ناطق ہوئی تھی اس لئے وہ اپنی مراجی سیر میں محمودہ عالم کے انتہائی نظم کے ناطق جو عرشِ عظیم سے تعمیر کیا جاتا ہے، پہنچ گئے۔ سودر حقیقت یہ سیر کشی تھا جو بیداری سے اشد درجہ پر مشاہدہ ہے بلکہ ایک جسم کی بیداری ہی سے۔ میں اس کا نام خواب ہرگز نہیں رکھتا اور نہ کشف کے ادنیٰ درجوں میں سے

اس کو سمجھتا ہوں بلکہ یہ کشف کا بزرگ ترین مقام ہے جو درحقیقت بیداری بلکہ اس کیف بیداری سے یہ حالت زیادہ اصلی اور اصلی ہوتی ہے اور اس قسم کے کشف میں مؤلف خود صاحب تبریز ہے۔ ”ازالہ اوہام“ حصہ اول صفحہ 47، 48 (حاشیہ)

۲۔ ”مَغْرَاجُ رَسُولِنَا صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِكَانَ أَمْرًا إِعْجَازِيًّا مِنْ عَالَمِ الْبَقْطَةِ الرُّؤْخَانِيَّةِ الْلَّطِيفَةِ الْكَامِلَةِ فَقَدْ غَرَّجَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِحَسْبِهِ إِلَى السَّمَاءِ وَهُوَ يَقْطَانُ لَا شَكَ فِيهِ وَلَا رَيْبٌ وَلِكُنْ مُعَذِّلُكَ مَا فَقَدْ جِسْمَهُ مِنَ السَّرِيرِ كَمَا شَهَدَ عَلَيْهِ بَعْضُ أَرْوَاحِ رَبِّي اللَّهِ عَنْهُنَّ۔“ (حمامة البشری صفحہ 34)

یعنی ہمارے رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا مسراج الطیف اور کامل روحاںی بیداری کے عالم کا ایک اعجازی واقعہ ہے۔ آپ جسم بیست آسمان کی طرف اٹھائے گئے درآسمانیکہ آپ بیدارتے۔ اس میں کوئی شک و شبہ نہیں لیکن باسی یہ سرخور کا جسم بیارک چار پاؤں پر موجود ہا جیسا کہ آپ کی بعض ازواج طبریات ربی اللہ عنہم نے شہادت دی ہے۔ ”(یہاں حضرت ام المؤمنین عائشہؓ کی طرف اشارہ ہے جن کا یہ حلیفہ یا ان اسلامی لٹریچر میں صدیوں سے محفوظ ہے کہ خدا کی قسم واقعہ مسراج کے دوران آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا جسد اطہر سمجھنے موجود تھا)

۳۔ ”ہمارا ایمان ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو مسراج جو اتنا گمراہ اس میں جو بعض لوگوں کا عقیدہ ہے کہ وہ صرف ایک معمولی خواب تھا تو یہ عقیدہ تلاطم ہے اور جن لوگوں کا عقیدہ ہے کہ مسراج میں آنحضرت اسی ہندو مندری کے ساتھ آسمان پر چلے گئے تھے تو یہ عقیدہ بھی غلط ہے بلکہ اصلی بات اور صحیح عقیدہ یہ ہے کہ مسراج کشفی رنگ میں ایک نورانی وجود کے ساتھ ہوا تھا۔ وہ ایک وجوہ تھا مگر نورانی۔ اور ایک بیداری تھی مگر کشفی اور نورانی جس کو اس دنیا نے لوگ نہیں سمجھ سکتے گردوہی جس پر وہ کیفیت طاری نہیں ہو دش نظاہری جسم اور نظاہری بیداری کے ساتھ آسمان پر جانے کے واسطے تو خود یہودیوں نے مجرہ طلب کیا تھا جس

کے جواب میں قرآن شریف میں کہا گیا تھا فل مُسْحَانَ رَبِّنِي هَلْ مُكْثُ إِلَّا  
بَشَرًا رَسُولًا۔ کہہ دے میر ارب پاک ہے میں تو ایک انسان رسول ہوں،  
انسان اس طرح اور کہبی آسمان پر نہیں جاتے۔ یہی سنت اللہ قدیم سے جاری  
ہے۔” (اطہم جلد 10 نمبر 21 مورخ 17 جون 1906ء صفحہ 4)

معراج النبی صلی اللہ علیہ وسلم کا معرفت سے لبریز بیان صرف وہی قدی و جود دے سکتا  
ہے جو کشفی آنکھ اور فور نبوت سے فیض یاب ہو۔ اس نقطہ نگاہ سے ثابت شدہ حقیقت تسلیم کے  
بغیر چارہ نہیں کہ جس طرح رسول اللہ ﷺ شبِ معراج میں خدا انک پہنچ، حضرت بانی سلسلہ  
”مصطفیٰ“ تک پہنچے اور یہی آپ کا معراج تھا۔

تیری معراج کہ تو لوح و قلم تک پہنچا

میری معراج کہ میں تیرے قدم تک پہنچا

### قرآنی سائنس کے خلاف نظریہ

جیسا کہ محمد اسلام حضرت علامہ ابن قیم نے اپنی کتاب ”زاد المعاو“ میں اپنی تحقیق  
بیان فرمائی ہے، مسلمان دنیا میں حضرت ﷺ کے آسمان پر جانے کا اعتقدہ فتحِ موجود ہے زمانہ کی  
یہی اولاد ہے جبکہ جیسا ہمیں نے قول اسلام کے ساتھ اپنا یہ عقیدہ بھی ملت اسلامیہ کے جسم میں  
داخل کر دیا۔ یہی وہ نظریہ ہے جس کے نتیجے میں بھی صد یوں میں ہزار ہاکمہ گو خصیلیت تھی کے  
وقال ہو کر جیسا بعیت کی آغوش میں چلے گئے اور یہ سلسلہ اب بھی جاری ہے۔ یہی نہیں جناب  
ڈاکٹر محمد نادر رضا صدیقی (مصنف ”پاکستان میں مسیحیت“ شائع کردہ مسلم اکادمی محمد گر  
لاہور) کی سالہا سال کی تحقیق نے ثابت کر دیا ہے کہ ۱۹۵۳ء۔ ۱۹۷۴ء اور ۱۹۸۲ء کے  
بعد جبکہ پاکستانی علماء مکفار نے جماعت احمدیہ کے خلاف ایسی نیشن کی اور بالآخر جبری قوانین  
کے غاذ سے احمدیوں پر وفات نجح اور دوسرے مخصوص نظریات کی تلغیہ و اشاعت پر پابندی  
لگوادی تو اس کے نتیجے میں پاکستان کے مسلمان نہایت تیزی سے عیسائیت کے طوفانوں کی

پیش میں آگئے اور ہر موقع پر ان کی آبادی، ان کے مشقوں، اداروں اور لٹریچر میں اضافہ ہوتا چلا گیا اور حتیٰ کہ اب بھائی نوبت آن پہنچی ہے کہ عالمی عیسائی مشریوں نے ۱۹۹۷ء کی ایک خیر رپورٹ میں پاکستان کو فروغ یہیساست کے لئے موزوں ترین ملک قرار دیتے ہوئے لکھا

"PAKISTAN IS ONE OF THE MOST OPEN LAND FOR THE GOSPEL"

(”دنیا یہیساست کی زد میں“ صفحہ ۸۷ مرتبہ محمد انور بن اختر صاحب ناشر مکتبہ ارسلان اردو بازار کراچی اشاعت جولائی ۲۰۰۱ء) جتاب محمد انور صاحب نے اپنی کتاب کے صفحہ ۳۳ پر یہ اکشاف کیا ہے کہ قاہرہ میں ۱۹۰۶ء کو پادری زو بیر ایئر میٹر مسلم وللہ کی تحریک پر مسلمانوں میں اشاعت عیسائیت کے طریقوں پر ایک وسیع کافرنس منعقد ہوئی جس کی اشاعت خیر کی گئی اور صرف مشریقی حقوق بھکاری اسے حدود رکھا گیا جس میں مسلمانوں کو مرتد کرنے کے لئے جو ہدایات دی گئیں۔ ان میں ایک اہم ہدایت دنیا بھر کے پادریوں کو یہ دی گئی کہ ”ایک زندہ بچانے والا نہ کہ ایک مردہ پیغمبر“ تہاری منادی کا جزو اعظم ہونا چاہئے۔ (ایضاً صفحہ ۲۵۲-۲۵۳)

ڈاکٹر محمد نادر رضا صدیقی اپنی کتاب ”پاکستان میں مسیحیت“ کے صفحہ ۲۳۶ پر اس سلسلہ میں رقمطراز ہیں کہ ”بعض لوگ اس کا یہ جواب دیتے ہیں ..... کہ ایک ترازو کے پڑوں میں ایک طرف آدم کلوکا اور دوسری طرف ایک کلوکا باث رکھا جائے تو وزنی باث کا پڑو نیچے کی طرف آئے گا اور نسبتاً لامپڑا اور کی طرف جائے گا۔“

غالباً احمدیت حضرت ملک عبدالرحمن صاحب خالد (وفات ۲۴ مبر ۱۹۵۵ء) کے سامنے ایک مناظرہ کے دوران کی مولوی صاحب نے یہی دلیل پیش کی تو انہوں نے بہ جست جواب دیا کہ جب تک مدینہ طیبہ میں آنحضرت ﷺ مدفون ہیں حضرت مسیلی کا آدم کلوکا بیان میں پر نہیں آسکتا۔ اس پر فرقیق ہانی کے وکل دم بخود رہ گئے۔ لیکن میں یہ کہتا ہوں کہ اگر کوئی مسلمان کھلانے والا ”عالم دین“ اپنی اس لمحہ اور یہودہ منطق کو پادریوں کے سامنے پیش کرتا ہے تو وہ گستاخ رسول ہے کیونکہ وہ بالواسطہ طور پر یہ اعلان کرتا ہے کہ معاذ اللہ ہمارے

پیارے نبی خاتم الانبیاء ﷺ جب شب معراج کے دوران آسمان پر تشریف لے گئے تو (خاکم بدہن) آپ کا بابٹ بھی آدھا کلودہ گیا اور بجائے شان میں اضافہ ہونے کے کی واقع ہو گئی۔ کوئی سچا عاشق رسول محبوب خدا اور شہنشاہ نبوت کی یہ شرمناک توہین ہرگز برداشت نہیں کر سکتا !!!

## صاحب المعراج اور معراج کی دردناک مظلومیت

قرآنی سائنس کے خلاف اس نظریہ کے قائلین نے عیسائی مذہب کی تائید کے جوش میں آج تک جوروش اختیار کی ہے اس نے معراج اور صاحب المعراج محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کی مظلومیت کا ایک ایسا نقشہ ابھرتا ہے کہ ہر عاشق رسول کی روح کانپ جاتی ہے اور آنکھیں خون کے آنسو روئی ہیں۔

اس اجمال کی تفصیل یہ ہے کہ معراج کو مادی اور حاکی نظر سے دیکھنے والوں نے اس خدا کے کلام کو پوری سببی باکی سے پس پشت ڈال دیا ہے جس نے اپنے حبیب اور شہنشاہ نبوت کو معراج دکھایا ہے حالانکہ خدا کے سوا کوئی بھی اس کا عینی شاہزادیں ہو سکتا۔ خصوصاً اس جدید دور کے اعتمار سے جس میں امریکی خلائق نور و تحریر کا نات کی نہمیں چاند تک جا پہنچے ہیں۔

پاکستان میں متعدد ایں کامیں شائع کی گئی ہیں جن میں قرآنی حلقہ کو طاق زیاں میں رکھ کر آئین سائنس کے نظریہ اثافت اور نکشش شغل وغیرہ کی تھیوریوں سے معراج کے جسمانی ہوئے کا محبت دیا گیا ہے جو قرآن سے سراسر بغاوت ہے۔ حالانکہ انہیں بر ملا اعتزاف ہے کہ علمی تحقیق و تحسیں کا ذریز محسوسات کی حد تک ہے اور مذہب کا ذریز تحقیق عینی امور سے ہے۔ سائنس کی سرحد جہاں ختم ہوتی ہے وہاں سے مذہب شروع ہوتا ہے۔ ("معراج اور سائنس" صفحہ 252، 252 از آغا اشرف مطبوعہ لاہور 1990ء)

یہ سب ماڈرن طرز کے ادیب اور نام نہاد مذہبی سکالر سرے سے امت مسلمہ میں کشف والہاں اور وہی کو فہم نبوت کے منافق بحثتے اور پرویزی مسلک کے حامل ہیں یا ان کا مذہب یہ ہے کہ اصل قرآن امام مہدی کی لائے گا، موجودہ قرآن محض عجیفہ عنانی ہے اور یا ختنی

خیال کے پین جن کے اکابر نے یہ گستاخانہ فتویٰ دیا کہ:-

”لور عضد فكتب الفاتحة بالدم على جبهة وانه جاز للاستفادة“

”وبالبول أيضًا“

(رولکار علی در المختار جلد اول صفحہ 154 از این عابدین ناشر کتبہ ماجدیہ کوشاں ایضاً احمد اقتداوی از تھانوی

جلد دوم صفحہ 129 مطیع جیتاںی (دلیل 1346ھ)

یعنی (معاذ اللہ) اگر کوئی شخص بکیر پھونٹے پر بطور علاج سورہ فاتحہ کو خون سے لکھ کر اپنے ناک اور چہرے سے لکھ لے تو جائز ہے حتیٰ کہ پیشاب کے ساتھ لکھنا بھی۔ فان اللہ وانا الیہ راجعون

کون سی آنکھیں جو اس کو دیکھ کر روتی ہیں

کون سے دل پیں جو اس غم سے نہیں ہیں۔ یقیناً

اس نوع کی ذہنیتوں کے سرچشمے سے ”اسلام اور سائنس“، ”قرآن، سائنس اور سائنسی حقوق“، ”قرآن اور جدید سائنس“، ”سائنسی اکتشافات“ اور ”حضور کو مراجح کیسے کرایا گیا“ جیسی کتابیں پاکستان میں چھپ ملکی ہیں۔ یہ کتابیں ایک طرف تحریک احمدیت کے علم تفسیر اور جدید علم کلام کی بازوگشت ہیں تو دوسری طرف حیات سعی کے حوالے سے مراجح کو جسمانی ثابت کرنے کے لئے تالیف ہوئی ہیں۔ اس میں میری حیرت کی کوئی انہصاری کہ پاکستان کے ایک ماہی ناہ سکالر جناب پروفیسر ڈاکٹر فضل کریم سابق صدر پاکستان انسٹی ٹیوٹ آف میڈیا رجیکل انجینئر زمینی تحقیقات نے جو نو تسلی انجام یافتہ اور عالمی شہرت کے حامل ہے مسلمان سائنسدان ڈاکٹر عبد السلام جیسے سفرو توحید کی خدمات کے ذریعہ سائنس اور مذکولہ سبھی روشن اختیار فرمائی چنانچہ آپ نے اپنی کتاب ”قرآن اور جدید سائنس“ کے صفحہ 107 پر آئندی رفع اللہ تعالیٰ (النحوہ: 158) ملک کو تصریح کیا ہے کہ

”قرآن اور بابل (جدید عہد نامہ) اس پبلوم پر اتفاق کرتے ہیں جسما کے مندرجہ ذیل

آئندہ سماج ہے۔... غرض خلصتہ سعین (حضرت علی السلام) ان

کلام کرنے کے بعد آسمان پر اٹھا لیا گیا اور خدا کی دہنی طرف بیٹھ گیا (مرقس کی  
انجیل باب 16 آیت 20)“

پروفیسر صاحب نے یہ حوالہ درج کرنے کے بعد اگلے صفحہ 198 پر سورہ نبی اسرائیل کی  
معراج کی نسبت چیلی آیت درج کر کے یہ نتیجہ نکالا ہے کہ

”یہ دنوں واقعات ایک ہی اصول پر مبنی ہیں جو ان میں سے ایک پر یقین رکھتا ہے  
کوئی وجہ نہیں کہ دوسرے پر یقین نہ کرے ان دنوں آیات میں اہم حقائق یہ ہیں:-  
۱۔ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی بغیر موت کے آسمان کی طرف اٹھاں جیسا کہ وہ  
خدا کے بائیں طرف بیٹھ گیا جس کا بابل کی آیت میں ذکر ہے۔

۲۔ حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی ایسا کیا تھا۔ صرف فرق یہ ہے کہ وہ واپس  
مکہ تشریف لے آئے۔“ (صفحہ 198)

آنحضرت کا سفر معراج کتنے وقت پر مشتمل تھا، اس کی تشریع سعودی عرب میں سے  
سلطانہ الملک شاہ فہد کی طرف سے چھپنے والے اردو ترجمہ کے صفحہ 765 میں باہیں الفاظ کی گئی ہے:-  
”چالیس راتوں کا یہ دور دراز سفر پوری رات میں بھی نہیں بلکہ رات کے ایک  
لکھلی حصہ میں ہوا۔“

چونکہ اس نظریہ پر یہ واضح احتکال ہے اہون تھا کہ زمین والوں پر وقت کی رفتار کا کیوں  
اڑنہیں ہوا اس لئے ایک اور ”محقق“ آغا غیاث الرحمن انجمن صاحب کو یہ دلچسپ توجیہ  
اختراع فرمانا پڑی کہ

”جب حضور کائنات کے جسم سے باہر کائنات آسمانی میں تشریف لے گئے تو  
کائنات میں سے روح نکل گئی اور یہ ساری کائنات اور کائنات کی تمام چیزیں  
بے حرکت رہ گئیں۔ نہ کائنات حرکت کرتی ہے اور نہ کائنات کی کوئی چیز  
بلکہ جو چیز جہاں پر تھی وہیں پر کھڑی کی کھڑی رہ گئی۔ سورج جس نکتے پر پہنچا تھا  
اس کی گردش وہیں کی وہیں رہ گئی۔“ (”حضور کو معراج کیسے کرایا گیا“)

صفحہ 62 ناشر کتبیہ کارروان پکھڑی روڈ لاہور تصنیف و اشاعت 1975ء)

ایک اور اہل قلم جناب محمد انور بن اختر نے "واقعہ معراج اور نظریہ اضافیت" میں اس تو جیہہ پر تقدیر کرتے ہوئے لکھا ہے

"جب بھی واقعہ معراج کا تذکرہ ہوتا ہے تو ہمدرے یہاں سائنسی طقوں سے لے کر علمائے کرام تک دلائل نظریہ کا جواہ دیتے ہوئے نئی فرماتے ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا معراج پر جانا اور ایک طویل وقت گزار کرو اپنی آنہاگر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی زینت پر عدم موجودگی میں وقت گزارنا نظریہ اضافیت سے ثابت ہے۔ مگر میں اس خیال سے اتفاق نہیں کرتا۔ میں کی تھوڑی سیل چدھیوں بعد جیش کی جائیگی تباہی پر نظریہ اضافیت سے کاحد تعاریف حاصل کر لیا جائے تاکہ طبیعتاً تعلق رکھنے والوں کے ذمہ میں نظریہ اضافیت کے نکات تازہ ہو جائیں اور ایک عام قاری کے لئے نظریہ اضافیت کو سمجھنے آہمن ہو جائیے۔

کہا جاتا ہے کہ موجودہ سائنسی اختری شعور کے ارتقا کا عمرو درج ہے ایک سالہ من دان اور دانشوریہ حقیقت تسلیم کرنے پر مجبور نظر آتے ہیں کہ انسان قادر ہے میں و دیغیت کردا صلاحتوں کا ابھی تک صرف پانچ فیصد حصہ استعمال کر سکا ہے۔ اپنے پر بعد کی عطا کردہ بقیہ پنج انوکھے فصیل صلاحیتوں انسان سے پہلے ہمہ ہیں۔ اسلام جو سو فیصد صلاحیتوں کا احاطہ کرتا ہو، اسے پانچ فیصدی محدود ذہنی امداد کی ممکن امر ہے۔ واقعہ معراج ایک ایک سلسلہ حقیقت ہے مودع علم ہے جو سماں ہی تو جیہہ کا تاج نہیں ہے۔"

("قرآن کے سائنسی اکشافات" صفحہ 30 ناشر دارہ اشاعت اسلام بردار دار صدور کراچی)

اس تقدیری نکتہ کو پیش کرنے کے بعد یہ صاحب بھی بہت دوسری کوئی تلاش ہے میں یعنی آپ نے آئنے والوں کے اس نظریہ کے پیش نظر کروٹی کی دو قدر ایک لاکھ چھیسا ہی ہزار میل

لئی سیکھ رہے ہے۔ مدد شاد و فرہاتتے ہیں:-

ایک بوجرا اسکل علیہ السلام نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو براق پر سوار کرایا۔ براق برق سے لکھا ہے جس کے معنی ہیں بکھلی۔ جس کی رفتار ۱,۸۶,۰۰۰ (اکی لاکھ چھیساں ہزار) میل فنی ہے۔ (صفحہ 237)

اللہ تعالیٰ خیال کس درنجہ خوفناک اور بلاکٹ آفرین ہے، انہی حضرت کے الفاظ میں سنئے۔

(۱) ہمارا مشاہدہ ہے کہ روشنی کی رفتار سے بہت کم رفتار پر زمین پہنچانے والے شہابیہ ہوا کی رگڑ سے جل جاتے ہیں اور غضاہی میں ہمسم ہو جاتے ہیں تو پھر یہ کیونکر ممکن ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم صحیح وسلامت اتنا طویل سفر نیک حصہ کے میں کر سکیں؟ (صفحہ 236)

ترکی کے ایک سکالر جناب داکٹر نور باتی نے جو ایک ONCOLOGIST ہیں، 1985ء میں ”قرآنی آیات اور رسمی خالق“، تکمیلی ہے۔ آپ نے حضرت صحیح موعودؑ کے اس ذہنی کی آپ کا نام لے بغیر پڑاو قسمیت کی ہے کہ ”ابھی تک سائنس نے جو دیافین کی ہیں وہ سمند میں ایک تھرے سے زیادہ نہیں۔“ (اردو ترجمہ صفحہ 129) تاشرا نہیں پبلشک کا پوری یعنی مراپی اشاعت چہارم 1998ء) بایس ہمہ انہوں نے سائنسی کو امام دپیشو اتنا سے ہوئے سدرۃ تعلیمی اور جنت الملوکی کی تقدیر کی ہے کہ جنت میں کشش ثقل یعنی وزن اور چذب ہونے کی خاصیت بہت کم ہے۔ جنت میں وقت کا تصور بھی کشش ثقل سے اسی طرح ممائت رکھتا ہے کہ جب ضرورت ہو تو وقت واقعات کے ساتھ ساتھ ہی ہوتا ہے اسی وجہ سے وقت کا کوئی داخل نہیں ہوتا۔ (صفحہ 281)

ان تمام خیال آرائیوں اور مفہوم خیز ذہنیوں نے اس دجالی عقیدہ کو اور بھی بے پناہ تقویت دے دی کہ معاذ اللہ حضرت عیسیٰ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے افضل ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ وہ توزمانے کے اثرات سے محفوظ رہ کر دو ہزار سال سے خدا کے وابہنے با تھیں میٹھے

ہیں دوسری طرف خود مسلمانوں کے عقیدہ کے مطابق آنحضرتؐ چند سیکنڈ کے لئے خدا کے دربار میں پہنچ گرخا نے انہیں راتوں رات زمین پر واپس بھج دیا۔ ایک بھارتی ماسیعہ احمد پالن پوری نے 3 ستمبر 1994ء کو بنگور کے تھنٹھ ختم نبوت کمپ میں تقریر کرتے ہوئے گوہر افشا نی کی کہ ”اس دنیا سے آسمان پر جانے والی چار ہستیاں ہیں۔ حضرت آدم، حضرت حوا، آنحضرت محمدؐ اور حضرت عیسیٰ۔ اول الذکر تینوں ہستیاں دوبارہ زمین پر آئیں اور یہیں ان کی وفات ہوئی“ پھر کہا ”حضرت عیسیٰ میں دو شانیں تھیں۔ بشریت اور ملکیت اور ملک (فرشتہ) کا آسمان پر جانا آنا ہوتا رہتا ہے۔“ (روزنامہ سالار بنگور 5 ستمبر 1994ء صفحہ 3 کالم 4، 3)

ایک بدقیق پادری نے اپنی کتاب ”مسح کی شان“ (مطبوعہ اپریل 1980ء) میں پوری بے باکی سے لکھا ہے کہ

”تمام نبیوں پر موت کا ذکر چل گیا اور وہ زیر زمین محفوظ ہیں۔ ان کی قبریں موجود ہیں۔ وہ نقش صور کے منتظر ہیں۔ آسمان پر جانے والا بھی صرف وہی ہے..... وہ آسمانی تھا اس نے آسمان پر جگہ پکڑی..... باقی تمام پیوند خاک ہو گئے مگر وہ زندہ ہے اور ابد تک زندہ رہے گا۔ اہل اسلام کے مسلمات کی بناء پر وہی ایک زندہ جاوید ہے اور قرآن کہتا ہے مسا یستوی الاحیاء والاموات یعنی زندے اور مردے بر ابر نہیں (فاطر آیت 21) پس لاریب وہ افضل ہے تمام کائنات سے..... اس کے سوا کوئی نہیں جو زندہ آسمانوں پر رہتا ہو۔“

کوئی یہیں بتائے کہ ”ختم نبوت“ کے نام نہاد ”محافظ“ عملًا اس کے سوا اور کیا تبلیغ کر رہے ہیں۔

غیرت کی جا ہے عیسیٰ زندہ ہو آسمان پر  
محفوظ ہو زمین میں شاہ جہاں ہمارا

## رب العرش اور صاحب معراج سے کھلائی مذاق

فرانسیت کے یہ "سفیر" معراج کو جس طرح حکایتی رنگ اور فسانوی روپ میں پیش کرتے ہیں اس نے تاریخ اسلام کے اس مجرمہ کو باز پیچا اطفال بنانے کے رکھ دیا ہے مثلاً اول:- قرآن مجید نے ہیں خدا کو پیش فرمایا ہے وہ مخدود نہیں بلکہ کل کائنات اور اس کی کھربوں بلکہ بے شمار کہکشاں میں اس کے دست قدرت میں ہیں۔ وہ ارض و سماء کا مالک ہے اور ہر انسان کے شرگ کے بھی قریب ہے جیسا کہ اللہ جل جلالہ نے عز اسمہ کافر مانا ہے نحن القرب لیلہ من حبل الورید (ق: 17) یعنی ہم اس (انسان) سے رُگ جان سے بھی زیادہ قریب ہیں۔

اس کے مقابل دیگر مذاہب خصوصاً یہودی ازم نے خدا کا مجیب و غریب حلیہ بتایا ہے چنانچہ ایگ مشری ملکر کیرن آدم سٹر انگل نے اپنی کتاب "A HISTORY OF GOD" میں بتایا ہے کہ اس مذہب کے علمبرداروں نے فلک پیائی گئے ہوئے خدا کی ٹانگوں تک کی پیائش دی ہے۔ وہ لکھتا ہے کہ اس مجیب و غریب کتاب میں خدا کی پیائش گز بڑا کرد کھد دینے والی ہے۔ ذہن مفلوج ہو کے رہ جاتا ہے۔ بہادری اکانی فرنگ 180 کھرب الکلیوں کے بر امیر ہے اور ہر انگلی زمین کے ایک کونے سے لے گردوسرے کو نہ تکھیتی ہے۔"

(”خدا کی تاریخ“ ترجمہ اردو صفحہ 173، 174، 175 ناشر نگاری شاہزادہ مرنگ روڈ لاہور۔ 2004ء) فرانسیسی محقق مسٹر موریں بولا کیتے نے اپنی مقبول عام کتاب ”بابل قرآن اور سائنس“ میں رفع مسح کے باطل عقیدہ کے تضادات پر ضرب کاری لگاتے ہوئے بتایا ہے کہ اس کا ذکر دوانا جیل میں ہے اور وہ بھی ایک دوسرے سے غالباً جس سے عیسائی از حد بدحواس ہو جاتا ہے۔ مسٹر موریں اگر مزید ریسرچ کرتے تو انہیں یہ معلوم کر کے خوشی ہوتی کہ امریکہ کی نیشنل کونسل آف چیزوں نے 1946ء میں انجیل کا نظر ہانی شدہ ایڈیشن شائع کیا جس میں مرقس اور لوقا کے متین سے یسوع مسح کے آسمان پر جانے سے متعلق آیات کو جعلی قرار دے کر خارج کر دیا۔ یہ ایڈیشن تھامس نیلسن اینڈ کمپنی نے بیک وقت نورنگو، نیویارک اور ایڈنبرگ سے شائع کیا۔

بہر کیف مسٹر موریس نے مزید لکھا ہے کہ ”فی الحقيقة واقعہ جسمانی اعتبار سے رفع صحیح  
ہوا ہی نہیں کیونکہ خدا تو جس طرح بلند یوں پڑھے اس طرح پستیوں پر ہے“، یہ تو سراسر قرآنی  
نظریہ اور قرآنی سائنس اور فلسفہ ہی کی ترجیحی ہے لیکن قارئین جیوان ہوں گے کہ پاکستان  
کے ایک مسلمان کیلارے نے والے تمہرہ انجینئر صاحب نے یہ ”کار دنام“ انجام دے کر یہ پڑھو یوں  
کو بھی مات کر دیا ہے کہ انہوں نے زمین سے عرش تک کا فاصلہ اور عرش کی وسعت تک مختلف  
پیمانوں سے مقابلہ کی ہے جسے ”قرآن کے سماںی اکشافات“ کے مسلمان مصنف نے  
”ایمان افروز سائنسی تحقیق“، قرار دئے کہ بلکہ وہی یہ بھائی کا درجہ دیتے ہوئے مخصوصوں کے صفحے  
سیاہ کر دیا ہے تیڈ تحقیق کے چند نوٹے پیش خدمت کرتا ہوں فرماتے ہیں:-  
”زمین کا ایک ہزار نوری سال ہے۔ زمین سے عرش تک میلions میں جو فاصلہ  
بنا وہ تقریباً 60 ہزار کھرب میل ہے۔ جو ایک ہزار نوری سال کے برابر  
ہے۔“ (صفحہ 443-444)

جناب انجینئر صاحب نے فلک پیائی کا نیاریکارہ قائم کر کے عرش کے رقبہ کی وسعت کا  
تحقیقیہ لکھا ہے  
”31 ارب 67 کروڑ 47 لاکھ 58 ہزار 4 سو میل (تقریباً 132 ارب  
میل)“ (صفحہ 444)

آپ نے ”چاہک وتنی“ کا مظاہرہ کرتے ہوئے عرش کی ”غیر ملت اکٹھا نقشہ ان بیٹھ  
الاظہار میں کھینچا ہے:-  
”عرض سورج کے حجم (VOLUME) سے تقریباً پانچ لاکھ 500  
کھرب گنا ہے۔“ (صفحہ 448)

جناب اکبرالہ آبادی اگر آج زندہ ہوتے تو اس صاحبزادہ کو وادی تحقیق دیتے ہوئے  
اپنے اس کلام پر ضرور نظر ٹانی فرماتے کہ -

کیونکہ خدا کے عرش کے قائل ہوں یہ عزیز  
جغرافیہ میں عرش کا نقشہ نہیں

دوم:- یہ تو ایک ”مسلمان“، ماہر انجینئر کا سائنسی شاہکار ہے۔ اب تبلیغی جماعت کے ایک ”مولانا“ کے ایک معرکہ کا احوال سنئے۔ آپ نے ایک بار مند خطاب پر تعلق بالشہدے محروم از لی ہونے کا کھلا اعتراف کرتے ہوئے فرمایا:-

”هم تو اللہ کو براہ راست نہیں جانتے۔ اللہ براہ راست ہم سے بات نہیں کرتا۔ اپنا ہاتھ نہیں دکھاتا۔ نہ جنت دکھائی نہ دوزخ دکھائی۔ نہ عرش دکھایا نہ آسمان دکھایا۔“

(”دیپس اصلاحی واقعات“ صفحہ 390۔ ناشر مکتبہ اسلام کراچی اشاعت اول جولائی 2003ء) اس حقیقت کو ذہن نشین کر کے اب ”اعلیٰ حضرت“ کے علمی اور سائنسی کمالات ملاحظہ ہوں۔ سرورد و عالم کی ولادت باسعادت کے متعلق یوں گوہر افشاٹی کی ہے۔

”ایک سنبدر کی مچھلی نے دوسری سنبدر کی مچھلیوں کو جا کر مبارک باد دی کہ کائنات کا سردار آ گیا ہے۔“ (صفحہ 391)

سدراۃ النبی کی طرف اشارہ کر کے یہ نکتہ بیان فرمایا کہ:-

”اللہ نے تخت نیچے اتارا عرش کے 70 ہزار پر دے ہیں جس پر کوئی مخلوق نہیں پہنچ سکی۔ 70 ہزار پر دوں کو چیر کر اللہ تعالیٰ نے (آنحضرت کو) اپنے سامنے کیا۔“ (صفحہ 67)

سفر مرحاج کی روایات میں آنحضرتؐ کے مشاہدہ جنت کا بھی دکھلانے ہے۔ اس زمانہ کے ظاہر پرست جب پوش چونکہ راندہ درگاہ الہی ہیں اس لئے خداۓ ذوالعرش ان سے ناز افسکی کے باعث ہم کلام نہیں ہوتا اس لئے ماوراء الطبعیات کے بیان میں اپنے خیالی جو ہر خوب دکھلاتے ہیں اسی لئے ”علامہ موصوف“ نے ایک دفعہ جنت کا منظر پیش کرتے ہوئے بتایا کہ جنت میں ستر ہزار دروازوں والا مرجان شہر ہے۔ اس کے ایک محل میں 70 ہزار کرے ہیں۔ ہر کمرے میں ستر ہزار چار پانیاں ہیں۔ ہر چار پانی پر ستر بستہ لگے ہوئے ہیں۔ (صفحہ 559 تا 565)

سوم:- ناطقہ سر گیر بیان اسے کیا کہئے

سوم:- معراج نبوی (قداہ الی و ای، روحی و جتنی) کا نقطہ جمال و کمال کیا تھا؟ اس پر

بھی صدیوں قبل قرآن مجید کو مصحف عثمان کہنے والے حلقوں میں خوب طبع آزمائی ہوئی اور اس کے جواب میں ایک روایت گھڑی گئی ہے اب زور شور سے پھیلایا جا رہا ہے اور وہ یہ کہ جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم مراجع میں تشریف لے گئے اور مقام قاب قاسین پر پہنچے تو کیا دیکھتے ہیں کہ علی ہیٹھے ہیں۔

(حیاة القلوب فارسی جلد دوم صفحہ 273 تالیف "قدوة العارفین" رئیس المفسرین خاتم المحدثین علامہ طا باقر محلی۔ "مطبوعہ طبع نو لکشور۔ حیات القلوب اردو جلد دوم صفحہ 288 مطبوعہ پاکستان) آہ مراجع اور صاحب مراجع کس درجہ مظلوم ہیں!! اپنوں اور بیگانوں کے اسی نوع کے ناپاک حلقوں پر حضرت سعیج موعودؑ نے اشکبار آنکھوں سے یہ تذکرے دینے والے اشعار کہے تھے

آنکہ نفس اوست از هر خیر و خوبی بے نصیب

سے ترا شد عیب ها در ذات خیر المرسلین

آنکه در زندان ناپاکی ست محظوظ و ایر

ہست در شان امام پاکباز اس نکتہ چیز

وہ شخص جس کا نفس ہر خیر و خوبی سے محروم ہے وہ بھی حضرت خیر المرسلینؐ کی ذات میں عیب نکالتا ہے۔ وہ جو خود ناپاکی کے قید خانہ میں اسیرو گرفتار ہے وہ بھی پاکبازوں کی شان میں نکتہ چینی کرتا ہے۔

### اعجازی مشاہدات اور اس کے عظیم الشان اثرات

یہ مقالہ بالکل تشنہ اور ناکمل رہے گا جب تک یہ واضح نہ کیا جائے کہ مراجع میں ایسے اعجازی مشاہدات کی جلوہ گری ہوئی جو رب ذوالجلال کے دست قدرت کے بغیر ممکن ہی نہ تھی۔ اسی لئے اس کے نتیجہ میں ایسے عظیم الشان اثرات ہوئے جن سے دنیا بھر میں پھیلے ہوئے تمام مذہبی نظریات میں ایسا تغیری عظیم ہوا کہ اس کی کایا ہی پلٹ گئی۔ نہ یہ کہ سفر مراجع معاذ اللہ دیوبالائی کہانیوں کا ملغوب تھا جیسا کہ کشف والہام اور وحی کے کوچ سے محض نا آشنا

بے بصیرت اور روحانی پیشائی کے اندر ہے بتاتے ہیں یا جیسا کہ پادری ولیم سینٹ کلیر نوڈل نے اپنی کتاب "یہاچیع الاسلام" (SOURCES OF ISLAM) میں یہ گمراہ کی، زہریلا اور سراسر باطل پروپیگنڈا کیا ہے کہ بانی اسلام نے قصہ معراج پہلوی زبان کی ایک کتاب یا مام "ارتائے ویراف ناک" سے مستعار لیا ہے جو ارد شیر بابکاں کے زمانہ میں تھینا چارسو برس قبل ہجرت کے تصنیف ہوئی تھی۔ اس کے علاوہ زر دشیتوں، ہندوؤں پلکہ بدعتی عیسائیوں کی موضوع کتابوں مثلاً "وصیت نامہ ابراہیم" اور "رویائے پولوس" میں۔ مصنف "یہاچیع الاسلام" نے اس کے بعد لکھا ہے کہ

"اب خواہ ہندوؤں اور زر دشیتوں نے اپنے یہاں ان باتوں کو ان موضوعے کتابوں کے ذریعہ حاصل کیا ہو یا عیسائیوں کی یہ موضوع کتب ان بات پر ستون کے خیالات پر منی ہوں مگر اس میں کسی کو بھی تھک نہیں کہ وہ باتیں واهیات اور پادر ہوا ہیں کوئی واقف کار فخنس تو ان کو قول نہیں کرتا۔"

("یہاچیع الاسلام" مترجم پادری اکبر سعید صفحہ 118، 119 ناشر بجابریلیجس بکس سوائی ایکٹلی لاہور 1902ء)

اب جانتا چاہئے کہ قرآن مجید نے سورۃ بنی اسرائیل میں روایائے معراج کا ذکر کرنے سے قبل سورۃ "یوسف" میں اس اولا العزم تنبیہ برکی زندگی کے سب اہم واقعات پر روشنی ڈالی جو بنیادی طور پر آپ کی ایک روایاتی کے گرد چکر لگاتے اور ان کی واقعاتی تعبیر ہیں اور ہجرت انگیز باتیں ہے کہ اس کی تفصیل میں یہ بھی اکشاف کیا ہے کہ حضرت یعقوب علیہ السلام نے یہ روایاء سن کر نصیحت فرمائی کہ یہ روایاء اپنے بھائیوں کو ہرگز نہ بتانا ورنہ وہ تمہاری شدید مخالفت و مراحت کریں گے۔ قرآنی الفاظ یہ ہیں۔

اذ قال يوسف لا يبيه يا ابتي اني رأيت احد عشر كوكبا والشمس والقمر رايته لمي ساجدين . قال يا بنى لا تقصص رء ياك على اخوتك فيكيدوا لك كيدا

.. ان الشيطان للإنسان عدو مبين . (یوسف: 8)

جب یوسف نے اپنے باپ سے کہا کہ اے میرے باپ میں نے گیارہ ستاروں کو اور سورج اور چاند کو اپنے سامنے سجدہ کرتے ہوئے دیکھا ہے۔ اُس نے کہا۔ اے میرے بیارے بیٹے! اپنی رویاء اپنے بھائیوں کے پاس مت بیان کرنا ورنہ وہ تیرے خلاف ضرور منصوبہ باندھیں گے۔ شیطان انسان کا یقیناً گھلا دشمن ہے۔

تاریخی روایات سے بدیکی طور پر ثابت ہے کہ قریش مکہ کو جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے سفر مراجع کی اطلاع دی تو انہوں نے بھی مخالفت کا ایک طوفان کھڑا کر دیا۔ اس سے بھی بڑا کرتباً خیز بات یہ ہے کہ برادران یوسف نے اپنے بھائی سیدنا یوسف علیہ السلام کو ایک سازش کر کے کنویں میں گردادیا اور قریش مکہ کے فیصلہ دار الندوہ (۷ ستمبر) کے معا بعد آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو صدقہ لاق اکبر حضرت ابو بکرؓ کے ساتھ غار ثور میں پناہ لینا پڑی۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ رویاء کے نتیجہ میں یہ فوری رد عمل کیوں پیدا ہوا؟ اور فریقین اسے اپنے لئے خطرو پا کر کیوں انہوں کھڑے ہوئے؟ وہ حضرات جو قریش مکہ کی مخالفت مراجع بھی کو اس کے جسمانی اور مادی ہونے کی دلیل بنائے بیٹھے ہیں، وہ اس کا کوئی جواب نہیں دے سکتے لیکن حضرت مسیح موعودؑ نے ایک فقرہ میں اس چیستان کو کمال معرفت کے ساتھ حل کر دیا ہے۔ فرماتے ہیں:

”وَهَمَّامْ قَصَّهُ جَوَالَّهُ جَلَّ شَانَهُ نَّقَرَآنْ مُجِيدْ مِنْ حَضْرَتِ آدَمَ سَلَّمَ كَلَّا حَضْرَتِ

”عَلِيَّةِ السَّلَامِ مَكَ بِيَانٍ فَرَمَّاَ هُنَّ، خَلَصَ غَيْبَ كَبَرِيَّ هُنَّ۔“

(آنینہ کمالات اسلام صفحہ 236 حاشیہ)

”هزیر فرماتے ہیں:-“

”اس کا ہر ایک حصہ ہی اخبار غیب ہے۔“ (ایضاً صفحہ 237 حاشیہ)

سیدنا حضرت مصلح موعودؓ نے اسی سمجھ معرفت کو مشعل را وہا کر تفسیر کیا (سورہ یوسف) میں یہ راز سرستہ کھول دیا ہے کہ آنحضرتؐ کے وجود باوجود میں جہاں تمام نبیوں کی صفات بدرجہ اتم موجود ہیں اسی طرح آپ حضرت یوسفؐ کے بھی مثل تھے اور اس

صورت میں قبل از وقت پیشگوئی کی گئی ہے کہ حضرت یوسف کی روایاء کے مطابق جو واقعات آپ کو بعد میں پیش آئے وہی مستقبل میں آپ کو بھی پیش آنے والے ہیں۔ حضرت صلح موعود نے اس ضمن میں قرآن اور تاریخ عہد نبوی کا باریک نظری سے گہرا مطالعہ کر کے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی اخبارہ مشاہدیں حضرت یوسف کے ساتھ بیان فرمائی ہیں۔ جس کے تبیجہ میں بوریائے معراج کا پس مختصر بھی بالواسط طور پر کلے باب کی طرح سامنے آگیا ہے۔ وجہ یہ کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو حضرت یوسف کے واقعات کے ساتھ جو ماماثعیں پیدا ہوئیں وہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے امام الانبیاء اور نبیوں کے شہنشاہ ہونے کے باعث یوسفی شان سے ہزاروں درجہ پڑھ کر تھیں۔ مثلاً حضرت یوسف علیہ السلام نے حکومت مصر کا وزیر بننے کے بعد اپنے 11 بھائیوں کو معاف کیا مگر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فتح کہ کے موقع پر اپنے بھادرہا جانی دشمنوں کو غنونام کا اعلان فرمایا جس کی کوئی نظیر صفحہ تاریخ میں نہیں مل سکتی۔ کمال یہ ہے کہ اس موقع پر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی حضرت یوسفؑ کے الفاظ میں ارشاد فرمایا ”اقشریب علیکم الیوم“ اسی طرح یہ واقعہ ہے کہ جس طرح حضرت یوسف علیہ السلام کو آپ کے بھائیوں نے کمال کرنوں میں اس نے پھینک دیا کہ یہ ہوا ہونے کی خواہیں دیکھتا ہے، اسے کمال دیں گے تو ذیل ہو جائے گا۔ بھی ذہنیت قریش مکہ کی تھی کہ جہاں حضرت یوسف علیہ السلام کو تحریر کے بعد ایک بادشاہ کی ماحصلی میں ایک شاندار نیا عتی عزت طی جس کی وجہ سے آپ کے والدین اور گیارہ بھائی آپ کے زیر اقتدار آگئے وہاں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو تحریر کے بعد مدینہ کی آزاد حکومت کا ایسا بادشاہ بنادیا کہ آپ کے بعد آپ کے غلاموں کے گھوڑوں کی تاپوں سے قیصر و کسری جیسی اپنے زمانہ کی دعظیم ترین مملکتوں کے تاج میں دپئے گئے اور جیسیں سے ہندوستان تک کلہ طیبہ کا پھریرا اپوری آب و نتاب سے لہرانے لگا۔

ہوئے وہ قیصر و کسری کے کرد فرباد

تیم کہ کے جب بوریائیں گئے

(حسن رہتائی)

قرآن مجید نے رویائے مراج سے قبل رویائے یوسفی کا تذکرہ کر کے عرفانِ محمدیت کی بے شمار را ایں کھول دی ہیں۔ ہم اس قرآنی اسلوب میں اصل حکمت یہ ضرور ہے کہ اگرچہ ہر نبی کی رویاء کا وحی ہونا سُلْطَمَہ ہے مگر عالم رویاء کے نظاروں کی عظمت و جلالت صاحب رویاء نبی کے منصب و مقام کے مطابق ہوتی ہے لہذا رویائے یوسفی اور سفر مراج کی رویائے محمدی میں زمین و آسمان کا فرق ہے کیونکہ سیدنا یوسف نبی اسرائیل کے نبی تھے جن کی نبوت کا دور آن کے وصال کے بعد ہی اختتام پذیر ہوا مگر جس طرح نورِ محمدی ازل سے ہے اس طرح آپ کا زمانہ رسالتِ ابدیت کی شان رکھتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ رویائے یوسفی کا تعلق حضرت یوسف کے اپنے عروج اور اپنے بھائیوں اور والدین کی ذات تک محدود تھی مگر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے سفر مراج میں نہ صرف آپ کے عالی مقام اور آپ کے عهد میں روشنیا ہونے والے واقعات کا مشاہدہ کرایا گیا ہے بلکہ قیامت تک موجود رہنے والی آپ کی امت کے مناظر پر بھی جیط ہے۔ خود اللہ جل جلالہ نے اس علمائی دور کا نقشہ کھینچتے ہوئے ارشاد فرمایا

### ظہر الفساد فی الْبَرِّ وَ الْبَحْرِ (الروم: 42)

یعنی زمین و بحر میں فساد برپا ہو گیا یعنی اہل کتاب اور دوسرے سب بد نہ ہب خوفناک حد تک بگز گئے اور اسلام کا منحصرہ ساقاً قائلہ جو ابتداء سے ہر سوں تک مکہ میں محصور تھا جس پر سفار اور خونخواروں و شمنوں نے جور و جنگ کی حد کر دی تھی اور مکہ کی گلیوں میں آنحضرت ﷺ کے جانشیروں کے مقدس خون کی ندیاں بہہ رہی تھیں اور کفار کہ پکا ارادہ رکھتے تھے کہ سب مسلمانوں کو قتل کر دیں۔ محو کو صفحہ تھی سے بالکل نابود کر دیں۔ اس ماحول میں جو وہ پیغمبر نے بڑھ کر پڑھت تھا آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو ”رَحْمَةُ الْمَعَالِمِينَ“ کا منصب عطا ہوا۔ (الأنبياء: 75) اور آنحضرت ﷺ کی زبان مبارک سے یہ عالمی اعلان ہوا کہ ”یا یہا الناس انسی رسول اللہ الیکم جمیعاً۔ الَّذِی لَهُ مُلْکُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ۔“ (الاعراف: 159) اے لوگوں میں تم سب کی طرف اللہ کا رسول ہوں جس کو آسمانوں اور زمین کی بادشاہت حاصل ہے۔

الغرض خداۓ ذوالعرش نے گھٹاٹوپ بادلوں سے گھری ہوئی تاریک اور سیاہ رات میں اپنے محبوب گرامی بنی حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کو قیامت حکم کے لئے رسول بنایا اور تمام جہانوں کو رحمت عطا کرنے کا عالمگیر، ابدی اور آفاقی مشن سونپا۔ وہ شہزادہ لولاک جو غارہ میں اپنے مولیٰ کی پہلی تھنی پر ہی (جو لفظ "اقراء" سے شروع ہوئی) کا نپ اٹھے تھے، اس عالمگیر ذمہ داری پر آپ کے مقدس قلب و دماغ اور روح پر کیا بنتی ہوگی؟ کوئی ماں کا بینا قیامت تک اس کے کروڑوں حصہ کا بھی اندازہ نہیں کر سکتا۔ رب العرش فرماتا ہے کہ انسان کامل یعنی آخرت صلی اللہ علیہ وسلم کو جو امانت بخشی گئی، زمین و آسمان اور پھاڑ بھی اسے اٹھانے سے قادر تھے۔ (اذاب: 73)

وہ بوجہ جس کو اٹھانے سکے آسمان و زمین  
اسے اٹھانے کو آیا ہوں کیا عجیب ہوں میں

عقل انسانی یہ معلوم کر کے ورطہ حیرت میں ڈوب جاتی ہے کہ معراج کے یہ لطیف مشاہدات میں اس زمانہ میں آخرت صلی اللہ علیہ وسلم نے کئے جبکہ ساری دنیاچبح رات کی تاریکیوں میں ڈوبی ہوئی تھی جیسا کہ ابتدائی کمی سورت اللیل سے پتہ چلتا ہے۔

حضرت مصلح موعودؒ فرماتے ہیں:-

”سرمیور کا خیال ہے کہ سورت بالکل ابتدائی سورتوں میں سے ہے۔ پادری دیری لکھتے ہیں کہ یہ سورۃ ہے تو ابتدائی مگر تبلیغ عالمہ کے زمانہ کی ہے یعنی تیرے، چوتھے یا پانچویں سال کی ہے کیونکہ اس میں منکروں کے لئے عذاب کی خبر ہے۔ پادری دیری کا یہ خیال میرے نزدیک درست معلوم ہوتا ہے۔“  
(”تفسیر کبیر“ سورۃ اللیل صفحہ 44)

اور یہ تاریخی حقیقت ہے کہ سورۃ نجم جس میں واقعہ معراج کا ذکر ہے پانچویں سال بہوت میں نازل ہوئی۔ حضرت مصلح موعودؒ نے سورۃ الفجر کی تفسیر میں یورنڈ دیری اور نولد کے کی آراء درج کی ہیں اور تحریر فرمایا ہے کہ ”یورنین اور مسلمان مورخ سب اس بات پر متفق ہیں کہ یہ سورۃ (الفجر) چوتھے

سال کے قریب نازل ہوئی ہے اور یہی وہ سال ہے جس میں کفار مکہ کی طرف  
سے منظم غافلہ کا آغاز ہوا۔ ” (صفحہ 506)

یہی وہ پُر ظلمت دور تھا جب چند گھنٹی کے مسلمان جہش میں تھے اور باقی جو مکہ معظمہ میں  
امکھضرت ﷺ سمیت جو بھی چند مسلمان مرد، عورتیں یا بچے موجود تھے، ان پر مظالم کے سیاہ  
اور گھٹاؤپ بادل چھائے ہوئے تھے اسی لئے اللہ نے واقعہ اسراء و مراجع کے زمانہ کو لیل  
یعنی رات ہی سے موسم کیا ہے۔ حضرت خلیفۃ الرسالۃؐ کے درج ذیل حقیقت افروز  
اشعار میں اسی کا ذکر کیا گیا ہے۔

اک رات مفاسد کی وہ تیرہ و تار آئی  
جو نور کی ہر شمع ظلمات پر وار آئی  
تاریکی پر تاریکی اندر ہیرے پر اندر ہیرے  
املیں نے کی اپنے لشکر کی صفائی  
ہر سمت فساد اٹھا عصیان میں ڈوب گئے  
ایرانی و فارانی، روی و بخارانی

عشاق رسول کو معلوم ہے کہ خالق کائنات نے اپنے محبوب سے عمر بھر یہ غیر معمولی  
شفقت بھرا سلوک رکھا کہ نزول قرآن کے ساتھ ساتھ وہی غیر مغلوق (کشف والہام اور رؤیا) کا  
سلسلہ بھی ہمیشہ جاری رکھا تا قلب محمدی میں ثبات واستقلال اور بصیرت ایمانی کے انوار سے  
اور بھی معور ہو جائے۔ بالکل اسی دستور ارزاکی کے مطابق مراجع کی طرف ارتقاء سے قبل  
قلب محمدی کو آب زہم سے دھویا گیا اور پھر بخاری اور دیگر کتب احادیث کے مطابق اس  
میں حکمت و ایمان بھر دیا گیا جو سونے کے ایک تحال میں رکھا ہوا تھا۔

اس انتقلابی نکتہ معرفت سے مراجع کے عدیم الشال سفر کا آغاز ہوا۔ قلب و روح کے  
عجائبات بے شمار ہیں اس لئے میرا عقیدہ ہے کہ اس نورانی سفر کے مجرز نما مشاہدات و واردات  
کوثر نبویؐ کی طرح بے شمار حکمتوں اور اسرار و رموز سے قیامت تک موجود رہیں گے اور کسی

کی مجال نہیں کہ ان کا احاطہ کر سکے۔ وجہ یہ کہ مراجع دکھلانے والے رب العرش نے خود واضح فرمادیا ہے

”فَاوْحِيَ الَّتِيْ عَبْدُهُ مَا اوْحَى“ (النجم: 11)

حضرت خلیفۃ الرسیح رحمہ اللہ تعالیٰ کے الفاظ میں اس مبارک آیت کا ترجمہ یہ ہے ”پس اس نے اپنے بندے کی طرف وہ وحی کیا جو بھی وہی کیا۔“

حضرت علامہ سیوطیؒ نے واقعات مراجع پر مشتمل قدیم روایات میں یہ بھی لکھا ہے کہ آنحضرت نے مراجع میں سب نبیوں سے خطاب کرتے ہوئے بتایا کہ اللہ تعالیٰ نے مجھے رحمۃ للعالمین اور سب انسانوں کے لئے بشر و نذر بنا کر مبعوث فرمایا ہے۔ مجھ پر قرآن نازل فرمایا ہے جس میں ہر شی کی بیان ہوئی ہے۔ میری امت سب امم عالم سے افضل ہے اور اس میں اولین بھی ہیں اور آخرین بھی۔ (درمنثور جلد ۴ صفحہ 145)

شہنشاہ نبوت محمد عربی صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ آسمانی خطاب سفر مراجع کے خارق عادت ہماروں کی کذب تک و پہنچ کے لئے آسمانی کلید کا حکم رکھتا ہے اور بغور مطالعہ سے پتہ چلتا ہے کہ مراجع محمدیت ایک وسیع ترین کائنات ہے جس کے سامنے ہماری نادہ اور ظاہر کائنات اتنی بھی حیثیت نہیں رکھتی جتنی حیثیت ذرہ کو آفتاب سے ہو سکتی ہے۔ کیونکہ اس کی شان ”آیات اللہ“ کی ہے اور وہ بھی ایسی وحی کے ساتھ جو رب محمد اور قلب محمد کے سوا کوئی نہیں جان سکتا۔ ذیل میں اس سفر نورانی کے لاتعداد پہلوؤں میں سے صرف چند گوشوں پر نہایت اختصار و اجمال کے ساتھ روشنی ڈالی جاتی ہے۔

## تدریجی واقعات کے نظارے

1- اس حیرت انگیز سفر میں ہمارے بنی محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم نے اسلام کی عالمی اشاعت کے ابتدائی مرحلے سے متعلق باہم تدریجی واقعات مشاہدہ فرمائے اور ان کے سلک میں۔ بحرت مدینہ۔ کی خاص طور پر جھلک دکھلائی گئی چنانچہ پیر ب میں نماز پڑھنے کا ذکر بھی روایات میں موجود ہے علاوہ ازیں کفار سے دفاعی جنگوں کا بھی قبل از وقت بتلا دیا گیا

جیسا کہ دو ایات میراج میں ہے کہ رب العرش نے فرمایا کہ میں نے آپ کو بھرت اور جہاد وغیرہ خصوصیات سے بھی نوازا ہے۔ تمہیں فاتح بھی بنایا ہے خاتم بھی۔

(”در منثور“ جلد ۴ صفحہ ۱۴۶)

حضرت مصلح موعود عالم کشوف کے متعلق خود صاحب تجربہ تھے، آپ نے لکھا ہے:-

”میرے نزدیک اس کشف میں بھرت مدینہ کی خبر دی گئی تھی اور بیت المقدس

جو آپ کو دکھایا گیا اس سے مراد مسجد نبوی کی تعمیر تھی جس کو اللہ تعالیٰ کے فضل سے

بیت المقدس سے بھی زیادہ عزت دی جانے والی تھی۔“

(”تفہیم کبیر“ سورہ بنی اسرائیل صفحہ 294)

سیدنا محمود المصلح الموعود نے ”سیر روحانی“ کے عنوان پر تکھر دیتے ہوئے دنیا بھر میں  
منادی کی کہ مسجد نبوی سے فیض یافتہ صحابہ رسول نے کس طرح نئی دنیا، نئی زمین اور نئے آسمان  
پیدا کر دیا۔ چنانچہ فرمایا:-

”شاہی مسجد اور مکہ مسجد اور جامع مسجد اور موتی مسجد بھلا کیا حقیقت رکھتی

ہیں۔ اس روحانی مسجد نے ایک گھنٹہ میں جوڑ کر الہی کا نمونہ دکھایا وہ ان

مسجد میں صدیوں میں بھی ظاہرنہ ہوا مگر افسوس کہ لوگ ان پتھروں اور ایسٹ

کی مسجدوں کو دیکھتے اور ان کے بنانے والوں کی ہمت پرواہ وہ کرتے

ہیں لیکن قرآن، حدیث اور تاریخ کے صفحات پر سے اس عظیم الشان مسجد

کو نہیں دیکھتے جس کا بنانے والا دنیا کا سب سے بڑا بھیسِ محمد نبی تھا

(صلی اللہ علیہ وسلم) اور جس مسجد کی بناء سرخ و سفید پتھروں سے نہیں بلکہ مقدس

سینوں میں لٹکے ہوئے پا کیزہ موتیوں سے تھی۔“

(”سیر روحانی“ جلد اول صفحہ ۱۹۵)

## مسجد اقصیٰ کی تاریخ کا کھلا ورق

حضرت مصلح موعودؑ کی یہ بصیرت افروز تعبیر ایک ناقابل تردید واقعی شہادت پر بنی ہے جو حالیہ پہاڑ سے بھی بڑھ کر مستحکم ہے اور جس سے نکلا کر سب باطل نظریات و افکار ریزہ ریزہ ہو جاتے ہیں اور وہ شہادت یہ ہے کہ کسی معتقد تاریخ میں یہ ذکر نہیں ملتا کہ آنحضرت ﷺ کے عہد میں بیت المقدس شہر میں (جسے یروشلم اور قدس بھی کہا جاتا ہے) مسجد اقصیٰ کے نام سے یا کسی اور نام سے کوئی مسجد یا عبادت گاہ موجود تھی جس میں ایک لاکھ چوبیس ہزار نبیوں کے لئے آنحضرت ﷺ کی امامت میں نماز ادا کرنے کی وسعت موجود ہو۔ امیر المؤمنین سیدنا حضرت عمر بن الخطابؓ جب 16ھ میں بیت المقدس تشریف لے گئے تو ”الصخرہ“ (جس پر آنحضرت ﷺ کے قدم مبارک رکھنے اور آسمان پر چڑھنے کا قصہ مشہور ہے) نجاست و غلاظت کے نیچے دب چکا تھا۔ جس کی وجہ یہ تھی کہ صد یوں قبل شاہ قسطنطینی کی والدہ ملکہ هیلانہ (335ء) نے یہود کی مخالفت میں صحرہ پر قائم عمارت سوار کر کے اسے گندگی اور کوڑا کر کٹ کے لئے مخصوص کر دیا تھا۔ آیت اسراء کی تفسیر میں حضرت ابن کثیر دمشقی (متوفی ۳۷۷ھ) نے صاف لکھا ہے ”کانو اقد جعلوها مزبله من اجلها انها قبلة اليهود۔“

حضرت عمرؓ نے اس جگہ کو صاف کرنے کا حکم دیا بلکہ خلیفہ راشد نے خود بھی اپنی قباقے دامن میں بھر بھر کر مٹی ڈھونا شروع کر دی جس پر آپؐ کے مقدس قافلہ کے رفقاء اور فوج کے سپہ سالار بھی اس ”وقارمل“ میں جوش و خروش سے شریک ہو گئے۔ یہاں تک کہ ”الصخرہ“ کی چنان عیاں ہو گئی۔ حضرت عمر نے چنان کو خوب صاف کیا اور اسی جگہ مسجد بنانے کا ارشاد فرمایا۔

حضرت عمرؓ نے چند روزہ قیام کے بعد مرکز اسلام مدینہ میں مراجعت فرمائی اور ”الصخرہ“ پر مسجد بنانے کی سعادت اموی بادشاہ عبد الملک بن مروان (متوفی شوال 86ھ / اکتوبر 705ء) کو حاصل ہوئی جسے یورپیں سکالر مسجد عمر کہتے ہیں لیکن جیسا کہ نامور فرانسیسی محقق لیبان نے ”تمدن عرب“ میں نشاندہی کی ہے یہ ان کی فاش غلطی ہے۔ اس مسجد کو عبد الملک بن مروان نے تعمیر کرایا اور اس کی مزید آرائش و تکمیل اس کے جانشین ولید بن عبد الملک کے

عہد میں ہوئی جیسا کہ اسلام کے شہرہ آفاق مورخ علامہ ابن خلدون نے اس کے حالات میں لکھا ہے۔ یہی وہ مسجد ہے جو آج مسجد القصی کے نام سے دنیا بھر میں مشہور ہے اور اس میں بھی چند ہزار نمازیوں ہی کی گنجائش ہے۔ (مزید تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو ”ڈاکٹر مغارف اسلامیہ“، پنجاب یونیورسٹی لاہور زیر لفظ قبة الصفرۃ جلد 1-16 صفحہ 233-234 طبع اول 1978ء)

1936ء میں بیک وقت لیڈن اور لندن سے دی انسائیکلوپیڈیا آف اسلام کی تیسرا جلد شائع ہوئی تو اس میں مسجد القصی کے زیر عنوان صاف طور پر لکھا

"ACCORDING TO LATE ARAB WRITERS THE MOSQUE WAS  
BUILT BY THE CALIPH ABDAL-MALIK"

یعنی بعد کے عرب مصنفوں کی تحقیق کے مطابق اس مسجد القصی کے بانی اموی خلیفہ عبد الملک بن مروان تھے۔ یہ انسائیکلوپیڈیا مسجد چوہنی کے مستشرقین کی محنت و کاوش کا نتیجہ ہے جسے شہرت یافتہ دانشوروں یعنی وین سنک (WENSINCK) اور اے۔ آر۔ سب (A.R. GIBB) نے مرتب کیا۔ اس معلومات افروز کتاب کا دوسرا ایڈیشن 1986ء میں ہالینڈ، امریکہ اور جرمنی سے بھی مظہر عام پر آچکا ہے۔

المقریہ کے مسجد القصی کی تغیری تاریخ نے معراج کے نورانی سفر اور اس کی عدمی الشال روحاں کیفیات پر گویا دن چڑھادیا ہے۔

اک نظر خدا کے لئے  
سید الحلق مصطفیٰ کے لئے

### مقام قاب قسمیں سے جلوہ محمدی

2- آخر فرشت صلی اللہ علیہ وسلم پر اکشاف کیا گیا کہ آپ مظہر اتم الوبیت ہیں چنانچہ حضرت سعیم موعود فرماتے ہیں:-

”اور جو تشبیہات قرآن شریف میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو ظلی طور پر خداوند قادر و مطلق سے دی گئی ہیں ان میں سے ایک بھی آیت ہے۔ جو اللہ تعالیٰ فرماتا ہے نہ دنی فعدلی فکان قاب قوسین او ادنی۔ یعنی وہ (حضرت سیدنا محمد صلی اللہ علیہ وسلم) اپنی ترقیات کاملہ قرب کی وجہ سے دو قوسوں میں بطور وتر کے واقع ہے بلکہ اس سے نزدیک تر۔ اب ظاہر ہے کہ وتر کی طرف اعلیٰ میں قوس الوہیت ہے سو جب کہ نفس پاک محمدی اپنے شدت قرب اور نہایت درجہ کی صفائی کی وجہ سے وتر کی حد سے آگے بڑھا اور رویائے الوہیت سے نزدیک تر ہوا تو اس ناپیدا کنار دریا میں جا پڑا اور الوہیت کے بحر اعظم میں ذرہ بشریت گم ہو گیا۔ اور یہ بڑھنا نہ سمجھدا اور جدید طور پر بلکہ وہ ازل سے بڑھا ہوا تھا اور ظلی اور مستعار طور پر اس بات کے لائق تھا کہ آسمانی صحیفے اور الہامی تحریریں اس کو مظہرا تم الوہیت قرار دیں اور آئینہ حق نما اس کو ظہرا دویں پھر دوسری آیت قرآن شریف کی جس میں بھی تشبیہ نہایت اصنی والجلی طور پر دی گئی ہے یہ ہے۔ ان الذين يبايعونك انما يبايعون الله۔ يد الله فوق ايديهم۔ یعنی جو لوگ حق سے بیعت کرتے ہیں وہ خدا سے بیعت کرتے ہیں۔ خدا کا ہاتھ ہے جو ان کے ہاتھوں پر ہے۔ واضح ہو کہ جو لوگ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے بیعت کرتے تھے وہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ہاتھ میں ہاتھ دے کر بیعت کیا کرتے تھے اور مردوں کے لئے بھی طریق بیعت کا ہے سواس جگہ اللہ تعالیٰ نے بطریق مجاز آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات بابرکات کو اپنی ذات اقدس ہی قرار دے دیا اور ان کے ہاتھ کو اپنا ہاتھ قرار دیا۔ یہ کلمہ مقام جمع میں ہے جو بجهہ تہایت قرب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے حق میں بولا گیا ہے اور اسی مرتبہ جمع کی طرف جو محبت تامہ و طرفہ پر موقوف ہے اس آیت میں بھی اشارہ ہے۔ مَارْمِيَّتْ إِذْ رَمِيَّتْ وَلِكِنَّ اللَّهُ رَمَنِي۔ تو نے نہیں چلا یا خدا نے ہی چلا یا جب کہ تو نے

چلایا۔ ایسا ہی یہ اشارہ اس دوسری آیت میں پایا جاتا ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے قُلْ يَا عَبَادِي الَّذِينَ أَنْزَلْنَا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا۔ یعنی ان کو کہدے کہ اے میرے بندوں جنہوں نے اپنی جانوں پر اسراف کیا (یعنی ارتکاب کبائر کیا) تم خدا کی رحمت سے نو میدت ہو۔ وہ تمہارے سب گناہ بخش دے گا۔ اب ظاہر ہے کہ بنی آدم آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے تو بندے نہیں ہیں بلکہ سب بنی غیر بنی خدا یعنی کے بندے ہیں لیکن چونکہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو اپنے مولیٰ کریم سے قرب اتم یعنی تیرے درجہ کا قرب حاصل تھا سو یخن بھی مقام جمع سے سرزد ہوا اور مقام جمع قاب قوسین کا مقام ہے جس کی تفاصیل کتب تصوف میں موجود ہے ایسا ہی اللہ تعالیٰ نے مقام جمع کے لحاظ سے کئی نام آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ایسے رکھ دیے ہیں جو خاص اس کی صفتیں ہیں جیسا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا نام محمد رکھا ہے جس کا ترجیح یہ ہے کہ نہایت تعریف کیا گیا سو یہ نعایت درجہ کی تعریف حقیقی طور پر خدا یعنی کی شان کے لائق ہے مگر ظلقی طور پر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو دی گئی ایسا ہی قرآن شریف میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا نام نور جو دنیا کو روشن کرتا ہے۔ اور رحمت جس نے عالم کو زوال سے بچایا ہوا ہے، آیا ہے اور روف اور رحیم جو خدا یعنی کے نام ہیں ان ناموں سے بھی آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پکارے گئے ہیں اور کئی مقام قرآن شریف میں اشارات و تصریحات سے بیان ہوا ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم مظہر اتم الوہیت ہیں اور ان کا کلام خدا کا کلام اور ان کا ظہور خدا کا ظہور اور ان کا آنا خدا کا آنا ہے چنانچہ قرآن شریف میں اس بارے میں ایک یہ آیت بھی ہے وَقُلْ جَاءَ الْحَقُّ وَرَأَهُقَ الْبَاطِلُ إِنَّ الْبَاطِلَ كَانَ زَهُوقًا كہ۔ حق آیا اور باطل بھاگ گیا اور باطل نے بھاگنا ہی تھا۔ حق سے مراد اس جگہ اللہ جل شانہ

اور قرآن شریف اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہیں۔“  
 (”سرمه پشم آریہ“ حاشیہ صفحہ 226 تا 230)

### مقام خاتم النبین کی عظیم تجلی

3۔ سلسلہ انبیاء میں خاتم النبین کا منصب اعلیٰ صرف اور صرف آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو عطا ہوا جس کی عظمت و جلالت نشان کا حقیقی تصور خالق کائنات کی طرف سے معراج ہی میں رکھا گیا اور دکھلایا گیا کہ جہاں دوسرے تمام نبیوں کی رفتائی ختم ہوتی ہیں وہاں سے آپ کا مقام شروع ہوتا ہے جس کے بعد خدا نے ذوالعرش ہی کی جلوہ آرائی ہے اس اعتبار سے آپ آخری نبی ہی نہیں آخری انسان بھی آنحضرت ہی ہیں چنانچہ آپ ہی کا ارشاد مبارک ہے ”انا العاقب الذی لیس بعده احد“ (مسلم کتاب الفضائل . حدیث 125) میں عاقب ہوں جس کے بعد کوئی بھی نہیں۔

یہاں یہ عرض کرنا ضروری ہے کہ اصل حدیث یہی ہے اور ”احد“ کی بجائے ”نبی“ کا لفظ امام زہری کا شامل کردہ ہے اور اس کی تصریح اگلی چند سطروں میں خود حضرت امام مسلمؓ کے حکم سے موجود ہے۔

سیدنا حضرت مصلح موعودؒ نے ”تفیری صغیر“ میں آیت خاتم النبین کی تفسیر کرتے ہوئے سدرۃ المحتشمی سے پہلے آسان تک رونق افروز نبیوں کا نقشہ ”مند احمد بن غبل“ سے دے کر کمال معرفت کے رنگ میں یہ عقدہ کھول دیا ہے کہ

”اس نقشہ کو دیکھو تو مخلوق کے مقام پر جو شخص کھڑا ہوگا اس کی نظر سب سے پہلے حضرت آدم پر پڑے گی اور سب سے آخر اس کی نظر محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر پڑے گی گویا سب نبیوں میں آخری وہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو قرار دے گا اس کے علاوہ اگر اس حدیث کو لیں کہ آدم ابھی پیدا بھی نہیں ہوا تھا تب بھی میں خاتم النبین تھا تو بھی شجرہ انبیاء میں رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو مقام کے لحاظ سے اوپر کی جگہ حاصل ہوگی پس جب رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم معراج میں

سب سے اوپر گئے تو مقامِ محمدی آخری نبوت کا مقامِ مُحَمَّداً۔“

حدیث میں ہے کہ اللہ جل جلالہ نے مراجع کے مبارک سفر کے دوران آنحضرتؐ کو مخاطب کر کے یہ اعزازِ بخشش کہ آپؐ کی امت اولین اور آخرین دونوں گروہوں پر مشتمل ہو گئی نیز یہ کہ آپؐ کو فاتح اور خاتم کے منصب پر فائز کیا۔ (تفسیر ابن کثیر تفسیر آیتِ اسراء) حضرت امیر المؤمنین شیر خدا علی المرتضی رضی اللہ عنہ نے اپنے ایک خطاب عام میں اس فرمان خداوندی کا یہ مفہوم بیان فرمایا کہ ”الْحَاتَمُ لِمَا سَبَقَ وَالْفَاتِحُ لِمَا أَنْفَقَ“ (”فتح البلاغة“ خطبہ نمبر ۲۷ مطبوعہ بیرون - طبع ثانی ۱۹۸۲ء) یعنی پہلے تمام نبیوں کے فیضان ختم ہو گئے آئندہ جو کچھ ملے گا چشمہِ محظیٰ ﷺ سے ملے گا کیونکہ آپؐ فاتح ہیں۔ آنحضرت ﷺ خود فرماتے ہیں کہ تقسیم میں کرتا ہوں، عطا کرنے والا اللہ ہے۔

### نبیوں کی امامت کا لطیف فلسفہ

4- حضرت مصلح موعودؒ تحریر فرماتے ہیں:-

”اور یہ جو دکھایا گیا کہ آپؐ نے سب نبیوں کی امامت کرائی اس میں یہ بتایا گیا تھا کہ آپؐ کا سلسلہ عربوں سے نکل کر دوسری اقوام میں بھی پھیلنے والا ہے اور سب انبیاء کی ایسیں اسلام میں داخل ہوں گی اور یہ اشاعت مدینہ میں جانے کے بعد ہو گی اور اس میں اس طرف بھی اشارہ تھا کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو بیت المقدس کے علاقہ کی حکومت دی جائے گی۔“

(تفسیر کبیر سورہ اسراء صفحہ 294)

### ارواح انبیاء سے ملاقات

5- روایت میں ہے لقی ارواح الانبیاء (”درمنثور“ جلد ۴ صفحہ ۱۴۴) یعنی آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے مراجع میں سب نبیوں کی روحوں سے ملاقات فرمائی۔ ”ابن عساکر“ جلد اول صفحہ ۳۸۸ میں یہ فیصلہ کرن روایت ملتی ہے کہ آنحضرت ﷺ نے

ابو شاد فرمایا کہ میں اور جبرائیل بیت المقدس میں اس جگہ پہنچے جہاں سے مجھے معراج ہوا جس میں ارواح عروج کرتی ہیں پھر بتایا کہ اس کے بعد مجھے سب پہلے آدم ملے جن کے سامنے آپ کی ذریت میں ہونے والے موننوں اور فغار دونوں کی رو خیں پیش کی جاتی ہیں۔ خدا نے علیم و خبیر کو علم تھا کہ ایک زمانہ آنے والا ہے جبکہ نظریہ "حیات مسح" کے نتیجہ میں ہزاروں کلمہ گو عیسائیت کا شکار ہو جائیں گے اس لئے اللہ جل شانہ نے بشمول حضرت عیین سب نبیوں کی ارواح سے ملاقات کرائے تا دیا کہ دوسرے انبیاء کی طرح آسمان پر حضرت مسح ناصری کی صرف روح ہے۔ حضرت مسح موعود علیہ السلام کے قلم مبارک سے معراج کے اس پہلوکی مزید وضاحت پر در قرطاس کی جاتی ہے۔

"انبیاء تو سب زندہ ہیں مردہ تو ان میں سے کوئی بھی نہیں۔ معراج کی رات آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو کسی کی لاش نظر نہ آئی تھی..... معراج کی رات میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے تمام نبیوں کو برابر زندہ پایا اور حضرت عیین کو حضرت یحییٰ کے ساتھ بیٹھے ہوئے پایا۔" ("آنینہ کمالات اسلام"، ضمیر صفحہ ۹)

### آخری زمانہ کے فتن و مفاسد کی خبر

6- روح محمدی کو اس سفر آسمانی میں اپنی امت کے "آخرین" کے زمانہ میں ابھرنے والے فتن و مفاسد کی اس کثرت سے اطلاع دی گئی کہ عقل انسانی و رطہ حیرت میں ڈوب جاتی ہے۔ اس سلسلہ میں حضرت علامہ سیوطیؒ کی تفسیر "درمنثور" جلد ۴ کے مجموعہ روایات پر سرسری نظر ڈالنے سے پتہ چل جاتا ہے کہ شب معراج میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے دجال اور یاجوج ماجوج کو دیکھا (صفحہ ۱۵۲ و ۱۵۵) دنیا ایک حصین پڑھیا کی صورت میں نظر آئی۔ یہود و نصاریٰ اور سودا خور متمثّل کر کے دکھلانے گئے کہ آخری دور میں سب عالمی فتنوں کا سرچشمہ یہی لوگ بننے والے تھے۔ (صفحہ ۱۴۲، ۱۴۳، ۱۴۷) ابن عساکر (مطبوعہ بیرون) جلد اول صفحہ ۳۸۹، ۳۸۸ میں مذکور آنحضرتؐ کی ایک حدیث سے پتہ چلتا ہے کہ حضور نے معراج میں اپنی امت کے وہ لوگ بھی دیکھے جو حلال کو چھوڑ کر حرام کھائیں گے۔ سودی

کار و بار کریں گے۔ دوسروں کی غیبت کرنے والے ہوں گے اور زنا کا ارتکاب کریں گے۔ اسی طرح ”تفیر ابن کثیر“ (زیر آیت اسراء) کے مطابق امانت میں خیانت کرنے والے نام نہاد مسلمانوں کو بھی آپ نے ملاحظہ کیا اور ان تخریب کاروں کے کرتوت بھی آپ کو دکھائے گئے جو اپنے جنبش باطن کے باعث مردوں پر دھڑنا مار کے بیٹھ جائیں گے اور کافٹے دار لکڑی کی مانند عوام کے کپڑے پارہ پارہ کر دیں گے۔ یعنی ان کے مظاہروں سے پوری دنیا کا امن یکسر خطرہ میں پڑ جائے گا۔

اسی پر بس نہیں سرکار دو عالم کو دور آخرین کے بدقاش ملاوں کا بھیاںک منظر بھی دکھلادیا گیا چنانچہ حضرت انس بن مالک سے مروی ہے کہ:-

”ان النبی صلی اللہ علیہ وسلم قال لیلۃ اسری بی مررت بناس

تقرض شفاههم بمقاریض من نار کلمما قرضت عادت کما کانت

فقلت من هولاء یا جبریل قال هولاء خطباء امتک یقولون مالا

یفعلنون:“ (در منثور جلد 4 صفحہ 150)

یعنی نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ اسراء کی رات میں ایسے لوگوں سے گزار جن کے ہونزوں کو آگ کی قیچیوں سے کانا جارہا تھا لیکن وہ پھر بڑھ جاتے تھے۔ میں نے جبریل سے دریافت کیا یہ کون لوگ ہیں انہوں نے کہا یہ آپ کی امت کے خطیب ہیں جو دوسروں سے کہیں گے مگر خود اس پر عمل نہیں کریں گے۔

### عالمی غلبہ اسلام کا پر کیف منظر

7۔ آیت هو الذی ارسّل رسوله بالهدی (سورة توبہ وفتح) اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی احادیث میں مذاہب عالم پر غلبہ اسلام مہدی امت سے وابستہ کیا گیا ہے۔ صاحب المراجح صلی اللہ علیہ وسلم کو سفر مراجح میں اس کا پر کیف نقشہ بھی دکھلایا گیا جو حضرت ابن عباس کی حدیث (مندرجہ ”در منثور“ جلد 4 صفحہ 150۔ ”مند احمد بن حنبل“ جلد 1 صفحہ 271) میں موجود ہے اس حدیث کا ترجمہ دیوبندی عالم مولوی اشرف علی صاحب تھانوی نے

درج ذیل الفاظ میں کیا ہے:-

”حضرت ابن عباسؓ سے روایت ہے کہ جب آپؐ کو مراجع کرائی گئی تو بعض ایسے انبیاء پر آپ کا گزر ہوا جن کے ساتھ بڑا جمیع تھا اور بعض ایسوں پر گزر ہوا جن کے ساتھ چھوٹا جمیع تھا اور بعض کے ساتھ کوئی بھی نہ تھا یہاں تک کہ آپ کا گزر ایک بہت بڑے جمیع پر ہوا۔ میں نے پوچھا یہ کون صاحب ہیں کہا گیا کہ موئی اور ان کی قوم ہیں لیکن اپنا سارا اور اٹھائیے اور دیکھئے۔ سو دیکھا کیا ہوں کہ اتنا عظیم الشان جمیع ہے کہ سب آفاق کو گیر رکھا ہے اور کہا گیا کہ یہ آپ کی امت ہے۔“

(”نشر الطیب“ صفحہ 54 ناشر تاج کمپنی لاہور)

سیدنا مصلح موعودؒ معرفت و حکمت سے لبریز ”تفسیر کبیر“ جلد 4 صفحہ 397 میں تحریر فرماتے ہیں:-

”میرے نزدیک اس کشف (یعنی مراجع - ناقل) میں رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ایک روحانی سفر کی طرف بھی اشارہ ہے اور یہ بتایا ہے کہ جب اسلام پر تاریکی کا زمانہ آئے گا اس وقت اللہ تعالیٰ محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو آپ کے تابع وجود کے واسطے سے پھر دنیا کی ہدایت کے لئے مقرر کرے گا اور اس تابع کے واسطے سے وہی برکات مسلمانوں کو پھر لیں گی جو انبیاء نبی اسرائیل کو اور ان کے اتباع کو ملی تھیں۔ اسی کی طرف سورہ جمعہ میں بھی اشارہ ہے۔“

لیکن جب ہم سورہ جمعہ کی آیت و آخرین منہم لما یلحقوا کامطالعہ کرتے ہوئے اگلی آیت تک پہنچتے ہیں تو اس کے معابعد یہود کو چیلنج کیا گیا ہے کہ اگر تم برگزیدہ لوگ ہو تو موت کی تھنا کر کے اپنا سچا ہونا ثابت کرو۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت غانیہ کے ذکر کے ساتھ دعوت مبلدہ میں ایک زبردست پیشگوئی مضر ہے اور غالباً اس پیشگوئی کو شرق اوسط کے ایک بزرگ شاعر الشیخ محمد رضا شیرازی عراقی نے اپنے اشعار میں کمال خوبی سے بے نقاب کیا ہے:-

واکبر ظنی لوا انسا محمد

للاقی الذی لاقاه من اهل مکة

اذن لقضی لا منهج الناس منهجهی

ولا ملة القوم الا وآخر ملتهی

(”دیوان الشیعی“ صفحہ 107 ناشر مطحنج لجنتہ التالیف والترجمہ وابشیر 1940ء)

(ترجمہ) میر افضل غالب ہے کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم اگر ہمارے پاس دوبارہ تشریف لے آئیں تو آپ کو آج بھی اپنی امت کے ہاتھوں اُسی قسم کے مصائب سے دوچار ہونا پڑے گا جس طرح آپ اہل کلمہ کے ہاتھوں دوچار ہوئے۔ پیغمبر خدا ہمیں دیکھ کر یقیناً یہ فیصلہ کریں گے کہ لوگ جس راہ پر مل رہے ہیں وہ میر اتنا یا ہوا طریق نہیں اور آخری زمانہ کے لوگوں کا نہ ہب ہرگز میر اندھہ بُنیں۔

یہ عجیب تصرف خداوندی ہے کہ مسلم دنیا کے اسی تاریک ترین دور میں سیدنا حضرت  
بانی سلسلہ احمد یہ کو 1883ء میں بذریعہ روپیہ شارت دی گئی کہ

”عنایت الہیہ مسلمانوں کی اصلاح اور ترقی کی طرف متوجہ ہیں اور یقین کامل ہے  
کہ اس وقت ایمان اور اخلاق اور توکل کو جو مسلمانوں کو فراموش ہو گئے ہیں پھر  
خداوند کریم یاد دلائے گا اور بہتوں کو اپنے خاص برکات سے متعین کرے  
گا۔“ (”مکتوبات احمدیہ“ جلد اول صفحہ 20 اشاعت 29 دسمبر 1908ء)

### زندہ معراج اور زندہ نبی

8- تیری صدی بھری کے محدث حضرت ابو بکر بن عمر و حافظ البزرار (متوفی 292ھ) نے  
حضرت علیؑ سے معراج کے باب میں یہ حدیث درج کی ہے کہ رب کریم نے ارشاد فرمایا اے محمد!  
یہ آیت پڑھوہو الذی یصلی علیکم و ملاتکہ .. اخ (بحوالہ نشر الطیب صفحہ 77)

ذہبی تاریخ میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہی وہ مظہر اتم الوہیت ہیں جن پر خدا اور اس کے  
فرشے ازل سے ابدیک رحمت بیچ رہے ہیں۔ حاجی الحرمین سیدنا حضرت مولانا نور الدین  
خلیفۃ الرسالۃ نے ایک بار درود شریف سے آنحضرت ﷺ کے افضل الرسل اور زندہ نبی ہونے

بیوں دیتے ہوئے ارشاد فرمایا:-

”زمین گول ہے۔ اگر ایک جگہ فخر ہے تو دوسری جگہ عشاء ہے۔ ایک جگہ اگر عشا ہے تو دوسری جگہ شام ہے ایسے ہی اگر ایک جگہ نکھر کا وقت ہے تو دوسری جگہ عصر کا وقت ہو گا غرض ہر گھری اور ہر وقت ہمارے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو ثواب پہنچتا رہتا ہے۔ دنیا میں کروڑ در کروڑ رکوع اور سجود کرتے اور درود پڑھتے اور دوسری دعا میں مانگتے ہیں۔۔۔ اس سے ثابت ہے کہ وہ تمام رسولوں نبیوں اور اولیاء کا بھی سردار ہے کیونکہ دنیا میں جس قدر رسول گزرے ہیں ان کی اشیں ان کے لئے دعا میں نہیں کر سکتی۔۔۔“

(”الholm“ 14 جنوری 1908ء محوالہ ”محمد خاتم النبیین“ صفحہ 368، 369 مرتبہ حضرت

مولانا محمد اسماعیل صاحب حلالپوری پروفیسر جامدہ احمدیہ قادریان۔ جنوری 1936ء) دو دو شریف کا یہ غیر محدود اور لامتناہی سلسہ اس امر کا بھی بھاری بیوں دیتے ہے کہ روح محمدی کا طور پر اپنی سرراج ہرگز ختم نہیں ہوا بلکہ آیت والا آخرہ خیر لک من الاولی (اضھاری) کی رو سے بھی ابد الابد تک کے لئے جاری و ساری ہے حضرت مصلح موعود نے ایک بار اپنے ایک خطبہ کے دوران پر شوکت الغاظ میں فرمایا:-

”محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تو وہ انسان ہیں جو ایک سینٹڈ میں کروڑوں میل خدا تعالیٰ کے قرب میں بڑھ جاتے ہیں۔۔۔“

(”الفصل“ 16 جون 1944ء صفحہ 8 کالم 3)

20 فروری 1903ء کو حضرت مولانا عبدالکریم صاحب سیالکوٹی نے خطبہ کے دوران حضرت مصلح موعود کا دو دو شریف کی نسبت یہ مشاہدہ سامیعن کو بتایا کہ ”میں دیکھتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ کے خوبی عجیب نوری شکل میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف جاتے ہیں اور پھر وہاں جا کر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے سینڈ میں جذب ہو جاتے ہیں اور وہاں سے نکل کر اس کی لامانجا نالیاں ہو جاتی ہیں اور بعد از حصہ رسیدی ہر حقدار کو پہنچتی ہیں۔۔۔ درود شریف کیا ہے؟

رسول اقدس اللہ علیہ وسلم کے اس عرش کو حرکت دیتا ہے جس سے پیغمبر کی نالیاں نکلی ہیں۔ جو اپنے نام کا فین اور فضل حاصل کرنا چاہتا ہے اس کو لازم ہے کہ وہ کھوت سے درود شریف پڑے۔” (”احلم“ قادیان 28 فروری 1903ء صفحہ 6 تا 1)

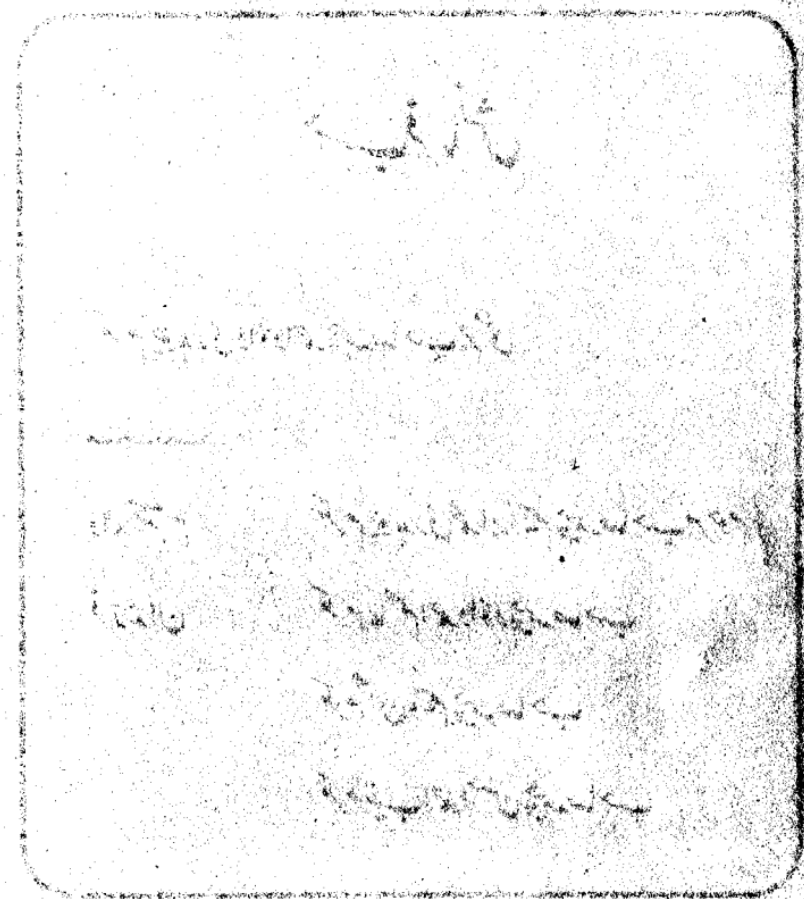
### صاحب المراجع کے عاشق صادق کی عالمگیر دعوت

اس تجھی مقالہ کو حضرت یاں سلسلہ احمدی سچ مسعود اور مہدی مسعود کی ایک عالمگیر دعوت پر ختم کرتا ہوں۔ حضرت اقدس نے تقریباً فرمایا:-

”اے تمام وہ لوگو جو زمین پر رہتے ہو اور اے تمام وہ انسانی روح جو شرق اور مغرب میں آباد ہو۔ میں پورے زور کے ساتھ آپ کو اس طرف دعوت کرتا ہوں کہ اب زمین پر چنانچہ صرف اسلام ہے اور چنانچہ دینی ہے جو قرآن نے بیان کیا ہے اور یہ دینی کی روشنائی زندگی والا نی اور جلال اور نعمت کے تھے۔ پر مجھے والا حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم ہے جس کی روشنائی زندگی اور پاک جلال کا ہمیں یہ ثبوت طاہے کہ اس کی روشنائی اور نعمت سے ہم روح النعمت اور خدا کے مکالمہ اور آسمانی نعمتوں کے انعام پاتے ہیں۔“

(”تریاق الحروب“ صفحہ 5-7)

اللَّهُمَّ صُلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ وَهَارِكِ وَسَلِّمْ عَلَى مُحَمَّدٍ مُجَدِّدِ



# حسب فرمانش

کرم چوہدری داکودا احمد چینہ صاحب جتنی

منجانیہ -

والد سترم : کرم چوہدری محمد ابرائیم چینہ صاحب مرحوم

فرزندان : کرم عاصم احمد داکودا چینہ صاحب

کرم حسن داکودا چینہ صاحب

کرم نیسبت احمد احسان چینہ صاحب

